
2025—Heft 2

Bibel; Liturgie; Kultur

StilleStille



2; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

﻿﻿

  4	 Semikolon

  6	 Über dieses Heft

  8	 Michael Hartlieb; Aktiv ausblenden. Prolegomena zu einer Metaphysik 
des Active-Noice-Cancelling-Kopfhörers

18	 Meinrad Walter; „Gott loben in der Stille“. Kleine Variationen zu einem 
großen musikalischen Thema

24	 Birgit Jeggle-Merz; ORGAN2/ASLSP von John Cage. Ein Eintauchen in 
die Ewigkeit

32	 Julia Hahn; Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz?	**

44	 Anna-Lena Jahn; Stille an Orten des (Massen)tourismus	 **

60	 Jacob Hesse; Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis  **

82	 Claude Bachmann; Die Basilika der Stille. Zum Motiv der Stille im Denken 
Maurice Zundels

94	 Paul Deselears; „diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse). Zur spirituellen 
Bedeutung der Stille

110	 Andreas Bieringer; Stille als Unterbrechung. Tonarten liturgischer Stille 
im Stundengebet

122	 Fabio Theus; Zwischen Wort und Schweigen – Zur Bedeutung der Stille 
im Gottesdienst

144	 Ann-Katrin Gässlein; „Wir treten als Anwälte für die Stille auf“. Erfahrun-
gen und Perspektiven aus der Cityseelsorge St. Gallen

152	 Gordon Matthews; „Sei still vor dem HERRN und warte auf ihn!“ Die Be-
deutung der Stille für mich als Quäker

164	 Franz Tóth; Apokalyptisches Schweigen. Die Theologie der Stille in der 
Johannesoffenbarung   **

174	 Sina von Aesch; Stille in der Wüste? Reden und Schweigen als monasti-
sche Praxis in den Apophthegmata Patrum  **

184	 Georg Steins; Der Gott des leisen Tons. Elija am Horeb – Gewalt- und 
Theologiekritik in 1 Könige 19

198	 Giancarlo Collet; „Sturm auf dem See” – „… durchnäßt bis auf die Herz-
haut“. Eine Geschichte wider den Schönwetterglauben

 
** double-blind peer reviewed

Anschriften der Mitarbeiterinnen und  
Mitarbeiter dieses Heftes

	; Dr. Sina von Aesch; Dammweg 5, CH-2502 Biel/Bienne; 
       sina@vonaesch.net 

	; Claude Bachmann MTh/dipl Relpäd; Theologische Hochschule Chur, 
Alte Schanfiggerstr. 7, CH-7000 Chur; claude.bachmann@thchur.ch 

	; Prof. Dr. Andreas Bieringer; Phil.-Theol. Hochschule Sankt Georgen, 
Lehrstuhl für Liturgiewissenschaft, Hymnologie und christliche Kunst, 
Offenbacher Landstr. 224, D-60599 Frankfurt am Main; bieringer@sankt-
georgen.de 

	; Prof. i. R. Dr. Giancarlo Collet; Am Wittkamp 4, D-48351 Everswinkel; 
g.collet@t-online.de 

	; Dr. Paul Deselaers; Dreizehnerstr. 48, D-48159 Münster; deselaers-p@
bistum-muenster.de 

	; Dr. Ann-Katrin Gässlein; Professur für Liturgiewissenschaft, Universität 
Luzern, Frohburgstr. 3, CH-6002 Luzern; ann-katrin.gaesslein@unilu.ch 

	; Julia Hahn M. Ed. / Mag. Theol.; Humboldt-Universität zu Berlin, 
Zentralinstitut für Katholische Theologie, Unter den Linden 6, D-10099 
Berlin; julia.hahn@hu-berlin.de 

	; Dir. Joachim Hake; Katholische Akademie in Berlin, Hannoversche Str. 5, 
D-10115 Berlin; hake@katholische-akademie-berlin.de 

	; Dr. Michael Hartlieb; Theologisch-pastorales Bildungsinstitut TBI, 
Pfingstweidstr. 28, CH-8005 Zürich; michael.hartlieb@tbi-zh.ch 

	; PhD Jacob Hesse; Ruhr-Universität Bochum, Lehrstuhl für Philosophisch-
Theologische Grenzfragen, Katholisch-Theologische Fakultät, Postfach 
168, D-44780 Bochum;  jacob.hesse@rub.de 

	; Anna-Lena Jahn MA; Theologische Hochschule Chur, Alte Schanfiggerstr. 
7, CH-7000 Chur; anna-lena.jahn@thchur.ch 

	; Prof. em. Dr. Birgit Jeggle-Merz; Obere Bahnhofstr. 4, CH-7402 
Bonaduz; birgit@jeggle-merz.ch 

	; Gordon Matthews; Ökumenische Gemeinschaft Wethen, Mittelstrasse 4, 
D-34474 Diemelstadt-Wethen; gordonmatthews93@gmail.com 

	; Prof. Dr. Georg Steins; Maikottenhöhe 31, D-48155 Münster; georg.
steins@t-online.de 

	; Dr. des. Fabio Theus; Theologische Hochschule Chur, Alte Schanfiggerstr. 
4, CH-7000 Chur; fabio-theus@windowslive.com 

	; Dr. Franz Tóth; Theologisch-pastorales Bildungsinstitut TBI, 
Pfingstweidstr. 28, CH-8005 Zürich; franz.toth@tbi-zh.ch 

	; Prof. Dr. Meinrad Walter; Mitteltal 19, D 79252 Stegen-Eschbach, info@
meinrad-walter.de

transformatio; 
Stille

Impressum
Die Zeitschrift erscheint zweimal im Jahr.

ISSN: 2813-4613

Herausgeber:innen: Claude Bachmann MTh 

(Chur) | Dr. Michael Hartlieb (Zürich) | Prof. 

em. Dr. Birgit Jeggle-Merz (Chur/Luzern) | Lic. 

theol. René Schaberger MTh (Chur) | Prof. Dr. 

Hildegard Scherer (Essen) | Prof. Dr. Georg 

Steins (Osnabrück)

Anschrift der Redaktion: Prof. Dr. Birgit 

Jeggle-Merz (Chur/Luzern) | Theologische 

Hochschule Chur – Alte Schanfiggerstr. 7 – CH 

7000 Chur 

Design des Templates: www.studiosued.de

Technische Umsetzung: Tübingen Open 

Journals, Universitätsbibliothek Tübingen

Gefördert durch die Stiftung Freund:innen der 

Theologischen Hochschule Chur

Beiträge, die namentlich gekennzeichnet sind, 

geben die Meinung ihrer Verfasser:innen 

wieder, nicht immer auch die der 

Herausgeber:innen. Die in der Zeitschrift ver-

öffentlichten Beiträge sind urheberrechtlich 

geschützt. Alle Rechte, insbesondere das der 

Übersetzung, vorbehalten.

Fotonachweise: in situ mit Copyrightangaben; 

alle anderen Fotos sind gemeinfrei.

mailto:sina@vonaesch.net
mailto:claude.bachmann@thchur.ch
mailto:bieringer@sankt-georgen.de
mailto:bieringer@sankt-georgen.de
mailto:g.collet@t-online.de
mailto:deselaers-p@bistum-muenster.de
mailto:deselaers-p@bistum-muenster.de
mailto:ann-katrin.gaesslein@unilu.ch
mailto:julia.hahn@hu-berlin.de
mailto:hake@katholische-akademie-berlin.de
mailto:michael.hartlieb@tbi-zh.ch
mailto:jacob.hesse@rub.de
mailto:anna-lena.jahn@thchur.ch
mailto:birgit@jeggle-merz.ch
mailto:gordonmatthews93@gmail.com
mailto:georg.steins@t-online.de
mailto:georg.steins@t-online.de
mailto:fabio-theus@windowslive.com
mailto:franz.toth@tbi-zh.ch
mailto:info@meinrad-walter.de
mailto:info@meinrad-walter.de
http://www.studiosued.de


5;  4; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

﻿﻿ ﻿﻿

Schlaflose Stille

semikolon; In einem Krankenhaus ist das nächtliche Zurücksinken in die Stille besonders 
spürbar. Die Korridore vor den Zimmern leeren sich, Stimmen und Schritte 
werden weniger und am Ende ist es fast ganz ruhig. Du liegst im Bett, kannst 
nicht schlafen und hörst die Stille, ein unbestimmtes Rauschen und Knistern, denn 
die Stille ist alles andere als still. Die Dinge im Raum fangen an zu flüstern und 
vieles erinnert an die Ruhe nach einem Schiffbruch, der keine Spuren hinterlässt. 
Es bleibt nur die Erinnerung an ein Versinken des Tages, der nicht wiederkehrt. 
Die Lichtspur unter der Tür ist schwach, verspricht einen Morgen, das Ende der 
Nacht und einen Kaffee, der dich ins Leben zurückholt. Das Seufzen der Kaffee-
maschine wird das erste Geräusch sein, das die Stille bricht, aber bis dahin hat es 
noch Zeit. 

Die Stille nimmt mit jeder Stunde an Dichte zu, wird körperlich, und Du hast den 
Eindruck, Du kannst sie berühren wie eine Wand, die Dich vom Leben trennt. 
Dieses Gefühl ist nicht unangenehm. Du kannst Dich auf die Stille konzentrieren 
wie auf einen Raum, den ein Freund oder ein Feind betreten wird. Du hast Angst 
und musst doch mutig sein. Schlimmer wäre es, die Stille würde sich auflösen, 
auseinanderlaufen wie Wasser, Nebel oder Wolken. Und die Stille nimmt weiter 
zu, und Du bist immer noch wach. Du siehst Dich in der Nacht auf einem Balkon 
stehen und in die Landschaft schauen, die Bäume rauschen und ein Bach plätschert 
vor sich hin. Und Du wartest und fragst Dich worauf. 

Stille ist nicht nur leere Lautlosigkeit. Du möchtest sie lesen: das Flüstern der 
Bilder an der Wand, wandernde Lichter und Schatten und den unruhigen Schlaf 
der Kranken. Gedanken gehen dir durch den Kopf. Ist da eine Stille, die trägt, 
die hält, die Konturen hat und etwas, das Dich in der Weite der Stille nicht fallen 
lässt? Oder eine Stille, die Dir als Versteck dienen könnte, ein Bleiben verspricht 
und ein Ausruhen? Oder eine neue Aussicht, einen neuen Morgen? Es scheint 
alles offen und unentschieden. Im Knistern und Kratzen der Stille wird der Beginn 
einer Zeichnung sichtbar, ein Riss, die Andeutung eines Gesichts auf einer Wand, 
die sich wohltuend öffnet zu einem Ruf, einer möglichen Begegnung oder zu 
einem freien und gelösten Atmen. Oder hast Du Dich getäuscht? Die Stille ver-
schließt sich endgültig in einem endlosen Knistern und Kratzen an einer Wand, 
die niemals bricht. Und Du spürst nur noch die dumpfe und tiefschwarze Taubheit 
einer Dunkelheit, die nicht enden wird … und Du hörst Schritte auf dem Korridor, 
leise Stimmen, die Kaffeemaschine seufzt und ein Tag beginnt.
 

Joachim Hake



6; 

transformatio; 2025—Heft 2 

Über dieses Heft

Heftverantwortliche: Claude Bachmann /  
Michael Hartlieb / Birgit Jeggle-Merz  

Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 

STILLE



9;  8; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden

1	  Die Komplexität dieses Vorgangs kann hier 
leider nicht ausführlicher beleuchtet werden, ist 
aber in neurologischer und philosophischer Hinsicht 
in höchstem Masse interessant – geht es doch 
um die epistemologische Fragestellung, wie das 
Gehirn im akustischen Wellenstrom Informationen 
identifiziert und daraus Erkenntnis generiert. 
Eine gute Übersicht über diesen Vorgang bietet: 
O’Callaghan, Auditory Perception.

Michael Hartlieb
Dr. theol., Bereichsleiter für Theologie am Theologisch-pastoralen Bildungs-
institut (TBI) in Zürich

Aktiv ausblenden

Prolegomena zu einer Metaphysik des  
Active-Noise-Cancelling-Kopfhörers

Stille ist ein unerreichbarer Zustand – zumindest für Menschen, die körperlich 
über die Voraussetzungen des Hörens verfügen. Die vielfältigen Gründe dafür 
lassen sich entlang zweier grundsätzlicher Kategorien differenzieren: nach 
körperimmanenten Faktoren sowie nach Umwelteinflüssen. Werfen wir zur Er-
härtung der Ausgangsthese zunächst einen Blick auf die Ursachen, die sich aus 
der Körperlichkeit des Menschen erklären:

Keine Stille, nirgends – körperimmanente Faktoren

Der Hörsinn erlaubt, die körperliche Eigenwelt sowie die nähere und fernere 
Umwelt über die Wahrnehmung von Geräuschen zu erfassen. Über die Ohr-
muschel, das kompliziert wie komplex aufgebaute Innenohr mit den Gehör-
knochen Hammer, Amboss und Steigbügel (den drei kleinsten Knochen des 
menschlichen Körpers) und nachfolgend den Hörnerven werden die eintreffenden 
Geräusche an das Gehirn in Form neural kodierter, komplexer Wellenformen 
weitergeleitet. Dort werden sie gemäss der Wahrnehmungen Tonhöhe (Frequenz) 
und Lautstärke (Amplitude) zerlegt und anschliessend mit der Hilfe von Muster-
vergleichen – Erinnerungen an frühere aurale Sinneswahrnehmungen – gefiltert, 
in Informationseinheiten segmentiert und interpretiert.1 

Der Hörsinn entwickelt sich beim werdenden Leben sehr früh, nämlich bereits 
ab der achten Schwangerschaftswoche. Ab der 28. Woche kann ein Säugling im 
Mutterleib seine Umgebung wahrnehmen. Ist der Hörsinn einmal biologisch ent-
wickelt und einsatzbereit, verhindern also keine Fehlbildungen oder Erkrankungen 
seine grundsätzliche Funktionalität, lässt er sich Zeit eines Lebens nie wieder ab-
schalten. Im Tiefschlaf blendet das Gehirn das leise Ticken einer Uhr oder das 
leise Atmen von Lebensgefährt:innen im gleichen Bett aus, aber immer wach-
sam reagiert es auf Geräusche, die Gefahr anzeigen (ein nahendes, starkes Ge-
witter, bellende Hunde) oder Aufmerksamkeit erfordern (ein schreiendes Baby). 
Der Hörsinn lässt sich nicht ausschalten wie etwa eine Lampe – was bedeutet, 
dass das Gehirn durch das Hören fortwährend unter einer gewissen „Grundlast“ 
steht und Energie aufwenden muss. Im typischen Alltag eines urbanen Umfelds 
viele Geräusche gleichzeitig zu hören und (schon aus Selbstschutz!) voneinander 
differenzieren zu müssen, ist deshalb eine energieintensive und ermüdende 
Aktivität.

Die Analyse der Geräuscheindrücke kann dabei sowohl bewusst als auch un-
bewusst geschehen. Das oben genannte Beispiel des Schlafes zeigt das Vermögen 
des Gehirns, unterhalb unserer Bewusstseinsschwelle Geräusche vorzusortieren 
und uns, falls notwendig, „wach“ und „bewusst“ werden zu lassen für das, was 
aktiv gehört werden soll oder – bei unmittelbarer Gefahr (das Klirren von Glas – 
ein Einbrecher nähert sich!) – muss. Wir können unseren Hörprozess aber auch 
ganz bewusst steuern und fokussieren, beispielsweise wenn wir uns bei einem 
Konzert auf das Orchester konzentrieren und die Geräusche der Klimaanlage 
oder das Gehüstel einer Sitznachbarin ausblenden. Zudem sind wir in der Lage, 
bis zu einem gewissen Grad zu steuern, was wir hören und wie wir das Gehörte 



11;  10; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden

4	  Die Extreme fallen jedoch im Äussersten 
auch wieder zusammen, wie ein berühmter 
Dialog zwischen Stephen Dedalus und seinem 
Vorgesetzten Mr. Deasy in James Joyces ‘Ulysses’ 
verdeutlicht. Stephen blickt in einer Szene aus 
dem Fenster und meint: „Das ist Gott“. Mr. Deasy 
fragt verständnislos, was er damit meine. Stephens 
Antwort: „Ein Gebrüll auf den Gassen“. Joyce, 
Ulysses, 48.   

2	  Ein legendäres Beispiel ist die Uraufführung von 
Strawinskys „Le Sacre de Printemps“, die von den 
Zeitgenossen als Skandal empfunden worden ist, 
heute aber als Klassiker der modernen Musik gilt.
3	  Ein interessantes Vorhaben wäre, die 
Auswirkungen des reaktiven Gehörsinns auf 
kulturelle Artefakte zu überprüfen. Die Flaneur-
Literatur des 20. Jahrhunderts (mit Walter Benjamin 
als ihrem Protagonisten) lebt bildlich von den Lärm-
Schallwellen der Stadt, auf denen sich der Flaneur 
durch die Stadt treiben lässt.   

2	  Ein legendäres Beispiel ist die Uraufführung von 
Strawinskys „Le Sacre de Printemps“, die von den 
Zeitgenossen als Skandal empfunden worden ist, 
heute aber als Klassiker der modernen Musik gilt.
3	  Ein interessantes Vorhaben wäre, die 
Auswirkungen des reaktiven Gehörsinns auf 
kulturelle Artefakte zu überprüfen. Die Flaneur-
Literatur des 20. Jahrhunderts (mit Walter Benjamin 
als ihrem Protagonisten) lebt bildlich von den Lärm-
Schallwellen der Stadt, auf denen sich der Flaneur 
durch die Stadt treiben lässt.   

von Rudolf Otto – als etwas „Faszinierendes“ und zugleich „Erschütterndes“ 
in den Bereich der religiösen Erfahrung, ja der Transzendenz generell rückt. 
„Faszinierend“, weil wir Menschen eben schon wegen unserer biologischen 
Voraussetzungen und unserer Eigengeräusche niemals die Erfahrung voll-
ständiger Stille machen können. „Erschütternd“, weil uns nur ein einziger dauer-
hafter Zustand der Stille bekannt ist – der Tod, der allem biologischen Leben als 
äusserste Grenze gesetzt ist. 

Die Stille als äusserster Wahrnehmungspol konvergiert mit dem Tod als 
äusserstem Pol des biologischen Lebens in einem gleichsam letzten Schwellen-
ereignis, welches (je nach religiöser Affiliation) zugleich ein gedankliches Tor in 
die göttliche Sphäre öffnet. Mit der Hilfe von platonisch-mittelalterlicher Philo-
sophie eines Anselm von Canterbury und der argumentativen Schablone seines 
ontologischen Gottesbeweises liegt es sogar nahe, dieses religiöse Tor, das die 
Stille eröffnet, im Begriff Gott aufgehen zu lassen: Gott ist die absolute Stille, 
über die hinaus nichts Stilleres gedacht werden kann.4 

In ähnlicher Weise thematisieren die Patristiker die Stille als Einbruch der 
göttlichen Sphäre in unsere Alltagswelt: Bei ihnen ist es die innere Stille, die 

Seelenruhe ἡσυχία, welche die Gottes-
begegnung ermöglicht. „Sei still und 
verstehe!“, fordert Augustinus und 
legt damit seinen Zuhörer:innen kein 
Schweigegebot auf, sondern eine 

spirituelle Haltung, um zu den tieferen Schichten der eigenen Existenz vor-
dringen und sie anschliessend auf die Begegnung mit Gott ausrichten zu können. 
So oder so ähnlich findet sich Zahlreiches in Schriften, Gebeten und spirituellen 
Traditionen – allzumal in der jüdisch-christlichen Kultursphäre, in der es schon 
seit je eine Sensibilität für Stille als proleptische Anbahnung oder Erfahrung des 
Jenseitig-Göttlichen gibt. In dieser Ausgabe von transformatio; werden anderswo 
schöne Beispiel dafür genannt. 

Gegenwärtige Suchbewegungen zur Maximierung der Stille

Für kulturgeschichtlich und soziokulturell interessierte Menschen ist sehr 
interessant zu sehen, wie der „Kult um die Stille“ in säkularisierter Form aktuell 
äusserst starke Ausdrucksformen findet. Natürlich ist da zuerst die ganze Sphäre 
der seit Jahren populären Achtsamkeitspädagogik zu nennen, die über Geist- 
und Körpertechniken (Yoga, Retreats, „Cocooning“ und Hygge-Kultur als Life-
style-Prinzipien, …) ihre Eleven dazu animiert, innere Stille und Ausgeglichen-
heit zu finden um dadurch – Stichwort kapitalistisches Prinzip – wieder fit für 
die auditiven Belastungen des Alltags zu sein. Dieser Beitrag möchte aber nun 
im zweiten Teil auf ein seit Jahren Furore machendes technisches Hilfsmittel 
fokussieren, das als Enhancement des menschlichen Körpers Stille künstlich her-
zustellen vermag – die Rede ist vom Active-Noise-Cancelling(ANC)-Kopfhörer. 

wahrnehmen wollen. In der persönlichen Wahrnehmung und in der neuralen Ein-
prägung für zukünftige auditive Erlebnisse prägen wir dem Höreindruck sogar 

unseren persönlichen Stempel auf. 
Man lernt im Laufe eines Lebens, 
mit bestimmten Höreindrücken be-
stimmte Hörqualitäten zu verbinden – 
so werden „neue“ Musikrichtungen oft 

erst als „Krach“ und „Lärm“ erfahren, bis das Gehirn „gelernt“ hat, das Gehörte 
„richtig“ zu analysieren und zu verarbeiten.2 

Stillere Phasen – im nächsten Abschnitt wird noch ausgeführt, warum es auf 
unserer Erde keine Stille im Wortsinn gibt – führen, rein biophysikalisch be-
trachtet, in diesem ganzen Hör-Geschehen eine Situation der Entlastung herbei. 
Sie ersparen dem Gehirn unnötige Energieaufwände und den ständigen Wechsel 
von unbewussten zu bewussten auditiven Wahrnehmungsphasen. Sie ermöglichen 
Konzentration und Fokussierung, Gegenwärtigkeit und – als Kontrasterfahrung 
zum eher reaktiven Hörsinn – erhöhte Selbstwirksamkeit.3 Stille ist daher nicht 
einfach nur ein so-und-so beschaffener Weltzustand – Stille ist ein körperlicher 
Sehnsuchtszustand. 
   

Alles sendet Schallwellen aus

Neben diesen körperimmanenten Ursachen, die Stille als ein unbewusstes oder 
bewusstes „Nicht-Hören“ unmöglich machen und zugleich ersehnen lassen, sind 

auch Umweltursachen zu nennen.  
Geräusche breiten sich als Schall 
mit Hilfe unterschiedlicher Träger-
materialien (Luft, Wasser, Feststoffe 

wie Holz usw.) wellenartig aus und werden gemäss der logarithmischen dB-
Skala ab der „Hörschwelle“ von 0dB wahrgenommen. Dabei ist es absolut un-
möglich (wie gesagt, für einen körperlich nicht beeinträchtigten Menschen), diese 
physikalisch gesetzte Stille zu erreichen. Unsere natürliche Umwelt emaniert 
kontinuierlich Schallwellen, z. B. durch Wind, feines Blätterrascheln oder selbst 
das leise Sirren von Transformatoren in den Netzteilen von Mobiltelefonen. Und 
selbst wenn es gelänge, einen vollständig schallisolierten Raum zu bauen, würden 
wir trotzdem etwas hören: Das Blut, das in unseren Adern rauscht oder natür-
lich unser schlagendes Herz. Der einzige uns bekannte Ort der physikalischen 
Stille ist der Weltraum – doch in ihm können wir mangels Atmosphäre nicht über-
leben. Auf den Punkt gebracht: Stille ist ein äusserster Wahrnehmungspol, den 
wir Menschen niemals erreichen können.   

         
Von der unnerreichbaren Stille zur Erfahrung Gottes 

Wahrscheinlich ist es das Bewusstsein diesseitiger Unerreichbarkeit, das die 
Begehrlichkeit nach „Stille“ weckt und sie – gemäss der berühmten Definition 

Stille ist daher nicht einfach nur ein so-und-so be-
schaffener Weltzustand – Stille ist ein körperlicher Sehn-
suchtszustand.

Stille ist ein äusserster Wahrnehmungspol, den wir 
Menschen niemals erreichen können.

… allzumal in der jüdisch-christlichen Kultursphäre, in der 
es schon seit je eine Sensibilität für Stille als proleptische 
Anbahnung oder Erfahrung des Jenseitig-Göttlichen gibt.



13;  12; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden

8	  Das ist hier durchaus doppeldeutig 
zu verstehen. Im Boulevard häufen sich 
Berichte über Unfälle, die aufgrund von zu 
perfekt ausgeblendeten Umweltgeräuschen 
– Martinshörnern, Hupen usw. – geschehen 
sind. Neuere ANC-Kopfhörer bieten deshalb 
sogenannten „Transparent“-Modi an, die warnende 
Geräusche der Aussenwelt an die/den Hörenden 
weiterleiten.

5	  Siehe Apple, Produktwerbung
6	  Siehe Sony, Produktwerbung.
7	  Siehe Ozlo, Produktwerbung.

das vollständige Versinken im konsumierten Medium durch Fokussierung und 
Ausblendung. Es geht um die Entfernung unerwünschter Geräusche und damit 
die Herstellung von höchster Reinheit, Präzision, Klarheit und Erhabenheit. Und 
es geht in den ingeneursmässig perfektionierten, atemberaubenden Fähigkeiten 
– natürlich – auch um die religiöse Dimensionen des tremendum, einer existenz-
erschütternden Erfahrung8. 

Gleichwohl wenden sich diese Attribute bereits an eine Adressat:innenschaft 
nach ihrem secular turn. Die Reinheit des Mediums, die Ausblendung allen Un-

wichtigen und die sich einstellende 
atemberaubend-unfassbare Erfahrung 
dienen ja nicht der proleptischen 
Herbeiführung einer Gottesbeziehung 
oder, etwas prosaischer, dem Stillen 
einer uns Menschen existenziell ein-
wohnenden Sehnsucht, sondern ganz 

einfach individualistischen Zwecken: Weltdistanz und Abpufferung vom Alltag, 
Vereinfachung und Komplexitätsreduktion, neuer Lebensgenuss durch technische 
Entwicklungen, die selbst wiederum als Antwort auf die technisch begründeten 
Herausforderungen unserer Welt (Lärm des Strassenverkehrs, verdichtetes 
Wohnen in den Metropolen, …) verstanden werden müssen.

Ein sozialethisches Kurzfazit

Ein sozialethischer Aspekt zum Abschluss dieser Überlegungen verbindet sich 
mit dem Wort „Active“ in ANC-Kopfhörer. Das Ausblenden der umgebenden 
Wirklichkeit wird mit diesen technisch faszinierenden Geräten zu einer aktiven 
Entscheidung, der der Wille vorausgeht, sich von der Umwelt und ihren häufig als 
belästigend wahrgenommenen Einflüssen zu distanzieren. So verständlich dies in 
jedem (!) Einzelfall auch ist angesichts einer Welt, die kaum Rückzugsmöglich-
keiten von sich überlagernden Schallquellen und der damit einhergehenden Über-
reizung kennt, so wenig klar ist aktuell, wie sich diese technisch allzeit verfügbare 
Aktivierung von Weltdistanzierung auf Tugenden und Haltungen wie Solidari-
tät und Gerechtigkeit zwischen den Menschen auswirken wird. Menschen, die 
Unterstützung brauchen oder um Hilfe bitten, werden durch ANC-Kopfhörern 
sine ira et studio und damit genauso leidenschaftslos-wertneutral ausgeblendet 
wie alle anderen Schallquellen. Umgekehrt ist der Einsatz der Kopfhörer auch 
nicht mit einem bewussten Weghören zu vergleichen, denn der je situativ ent-
stehende Impuls des Nicht-Wahrnehmen-Wollens wird ersetzt durch die bewusste 
Vorentscheidung, für einen gewissen Zeitabschnitt generell unempfänglich für 
die Nöte und Sorgen anderer zu sein. Sorge füreinander und gelebte Nächsten-
liebe – werden sie durch Aktive Geräuschunterdrückung nicht noch leichter aktiv 
unterdrückbar?

Was leistet ein solcher Kopfhörer – und warum ist er für die hier aufgeworfene 
Fragestellung interessant? Schauen wir uns zuerst seine Arbeitsweise an. Ein 
ANC-Kopfhörer nimmt über ein oder zwei Mikrophone die Schallwellen der Um-
gebung auf, invertiert sie (d.h. ein positiver Schallwellenabschnitt erhält nun ein 
negatives Vorzeichen) und gibt dieses invertierte Signal über seine Lautsprecher 
aus. Durch die dadurch einsetzende Überlagerung der Umweltschallwellen mit 
den invertierten Schallwellen im Ohr der hörenden Person geschieht eine Phasen-
auslöschung, die je nach Qualität der Mikrophone und der Signalverarbeitung bis 
zur Wahrnehmung weitgehender Stille durch die hörende Person reichen kann. 

Das dem ANC-Kopfhörer zugrundeliegende Prinzip wurde zwar bereits im späten 
19. Jahrhundert mit der Entdeckung der wellenförmigen Ausbreitung des Schalls 
entdeckt, zur Marktreife gebracht wurde es von der amerikanischen Firma Bose 
aber erst in den 1980er Jahren. Einzug fand die Erfindung zunächst in Funk-
geräten für Pilot:innen. Mit der Hilfe von ANC-Kopfhörern konnten diese viel 
leichter und sicherer mit dem Tower kommunizieren als vorher. Mit den Möglich-
keiten heutiger Miniaturisierung und immer kleiner werdenden Produktformaten 
ist rund um die ANC-Kopfhörer ein riesiger Markt entstanden; praktisch alle 
höherwertigeren Kopfhörer bringen heute umfangreiche ANC-Fähigkeiten mit 
sich, deren ingenieurmässige Weiterentwicklung aggressiv vermarktet wird. 

Das US-amerikanische Unternehmen Apple wirbt für seine aktuellen „Airpod Pro 
3“ beispielsweise so: „Jetzt mit der weltbesten Aktiven Geräuschunterdrückung 
bei In-Ear Kopfhörern für das immersivste Hörerlebnis aller Zeiten. Die AirPods 
Pro 3 wurden mit einer neu designten akustischen Abdichtung entwickelt und 
passen sich automatisch an deine Umgebung und deine Vorlieben an. Und neue 
extrem rauscharme Mikrofone entfernen noch mehr unerwünschte Geräusche. So 
hörst du nur, was du hören willst – ein völlig neues Audioerlebnis.“5 Konkurrent 
Sony schlägt in ähnliche Kerben: „Analyse in Echtzeit. Angepasst leise. Unser 
neuer adaptiver NC Optimiser bietet eine unübertroffene Präzision beim Noise 
Cancelling. Er passt sich an externe Geräusche, den Luftdruck und sogar an Ihre 
Passform an und sorgt so für ein ununterbrochenes, atemberaubendes Sound-
erlebnis.“6 

Bei beiden Produkten wird herausgestellt, was der „typische“ Einsatzzweck 
von ANC-Kopfhörern ist: Die hörende Person hört in ihren Kopfhörern extrem 
fokussiert nur das, was sie selbst als das zu Hörende ausgewählt hat – Musik, 
einen Podcast, ein Gegenüber, mit dem sie ein Telefonat führt – alles andere wird 
fast vollständig ausgeblendet, wird Stille. Aber es ist natürlich genauso mög-
lich, keine eigene Signalquelle auszuwählen – dann blendet der ANC-Kopfhörer 
letztlich alle Nebengeräusche aus und man nimmt weitgehend Stille wahr. Damit 
empfehlen sich ANC-Kopfhörer besonders für Menschen, die sich von Umwelt-
geräuschen leicht aus dem Schlaf aufschrecken lassen, wie uns die Firma Ozlo 
bei der Vermarktung ihrer „Sleepbuds“ wissen lassen will.7

Auffällig sind für theologisch sensible Menschen in den Werbetexten die Attribute, 
die den ANC-Kopfhörer zugemessen werden. Es geht um Immersivität und damit 

Die Reinheit des Mediums, die Ausblendung allen Un-
wichtigen und die sich einstellende atemberaubend-un-
fassbare Erfahrung dienen ja nicht der proleptischen 
Herbeiführung einer Gottesbeziehung sondern ganz ein-
fach individualistischen Zwecken.



15;  14; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden

Literatur

Apple, Produktwerbung, https://www.apple.com/chde/airpods-pro/. 

Joyce, James: Ulysses, Frankfurt/Main 1975.  

O’Callaghan, Casey, Auditory Perception, in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2021 Edition),  https://plato.stanford.edu/
archives/fall2021/entries/perception-auditory.

Ozlo, Produktwerbung, https://ozlosleep.eu/products/sleepbuds. 

Sony, Produktwerbung, https://www.sony.ch/de/headphones/products/wh-
1000xm6/features1?sku=wh1000xm6l.ce7. 

 

https://www.apple.com/chde/airpods-pro/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/perception-auditory
https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/perception-auditory
https://ozlosleep.eu/products/sleepbuds
https://www.sony.ch/de/headphones/products/wh-1000xm6/features1?sku=wh1000xm6l.ce7
https://www.sony.ch/de/headphones/products/wh-1000xm6/features1?sku=wh1000xm6l.ce7


Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 

MUSIK

Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 

Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 

Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 

contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 

Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 

Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 

Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 

Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 

Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 

Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 

zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 

Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 

Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 

Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 

Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 

zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 



19;  18; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Meinrad Walter—„Gott loben in der Stille"Meinrad Walter—„Gott loben in der Stille"

Meinrad Walter
Prof. Dr. theol., Theologe und Musikwissenschaftler, bis 2025 Referent im Amt 
für Kirchenmusik der Erzdiözese Freiburg/D.

„Gott loben in der Stille“

Kleine Variationen zu einem großen 
musikalischen Thema

Ist Stille Musik? Nicht nur der experimentelle 
Komponist John Cage beantwortet diese Frage ein-
deutig mit „ja“. Auch wenn Stille in klassischen oder 
neuzeitlichen Werken nur selten explizit eingesetzt 
wird, ist Stille in vielen „Spielarten“ der Musik ein 
gewichtiges Ausdrucksmittel.

Wie klingt Stille?

Zur Stille haben Komponist:innen wie Hörer:innen wohl eine Art Hassliebe. 
Niemand lehnt Stille ab. Aber sie findet sich in Werken doch eher selten. Und 
im Konzertbetrieb macht ihr bisweilen, etwa nach dem Schlussakkord, der allzu 
rasch einsetzende Beifall den Garaus. Wie aber komponiert man Stille? Durch 
Pausen vielleicht oder gar im sinfonischen Bereich durch eine „Generalpause“? 
Der Avantgarde-Komponist John Cage (1912–1992) hat ein viel diskutiertes 
„Stilles Stück“ kreiert. In drei musikalischen Sätzen erklingt vier Minuten und 33 
Sekunden lang – der Titel heißt „4‘33‘‘“ – kein einziger Ton. Alles schweigt. Die 
„Nebengeräusche“ werden deshalb zur Hauptsache: Atmen, Räuspern, vielleicht 
ein Vogelruf vor dem Fenster, der ohne die vom „Stillen Stück“ hervorgerufene 
Aufmerksamkeit unbeachtet geblieben wäre. 

Bei der Uraufführung von „4‘33‘‘“ im Jahr 1952 in Woodstock öffnete und 
schloss der Pianist David Tudor mehrmals den Klavierdeckel, um anzuzeigen, 
dass wieder ein Satz vorbei ist. Ist das aber überhaupt noch ein „Werk“, wenn der 
Pianist keine einzige Taste anschlägt? Eine neuere Aufführung vom 3. November 
2020 mit den Berliner Philharmonikern unter der Leitung ihres Chefdirigenten 
Kyrill Petrenko aus der Berliner Philharmonie lässt sich leicht im Internet finden. 
Hier kam ein programmatischer Aspekt ins Spiel: Künstler:innen konnten in 
der Corona-Pandemie nicht auftreten, sie mussten unfreiwillig schweigen. Die 
Aufführung von „4‘33‘‘“ war als solidarische Geste des bekanntesten deutschen 
Orchesters mit allen Kunstschaffenden konzipiert.

Doch zurück zu John Cage. Er versuchte zeitlebens, die scheinbaren Selbstver-
ständlichkeiten des Denkens und Komponierens aus den Angeln zu heben. Das 

gilt für die traditionelle Vorstellung von Autor-
schaft und künstlerischer Absicht ebenso wie 
für die dominierenden Konzepte von Klang und 

Konzert. Sein „Stilles Stück“ fragt, was Stille bedeutet. Da klingen rasch auch 
religiöse Obertöne an. Aber letztlich muss jede:r selbst entscheiden, ob ein solches 
Schweigen, wenn es intensiv und aufmerksam erlebt wird, vielleicht sogar zum 
Gotteslob oder zu einem „komponierten Gebet des Schweigens“ werden kann.

John Cage hätte solche religiösen Deutungen wohl bejaht. Sie eröffnen eine 
Möglichkeit des Hörens, bei dem die leise Stimme des „verschwebenden 
Schweigens“ (Martin Buber zur Elias-Offenbarung am Horeb) nicht vorschnell 
übertönt wird. Wer die hier bei Buber anklingende biblische Geschichte ganz 
hören will, mag Felix Mendelssohn Bartholdys Oratorium über den Propheten 
Elias lauschen. Mendelssohn stellt sehr wirkungsvoll immer wieder den „Theater-
donner“ der Stille gegenüber. Und er kennt in der berühmten Arie „Es ist genug, 
so nimm, Herr, meine Seele“ auch die resignative Stille als Warten auf eine neue 
Perspektive.

Sein „Stilles Stück“ fragt, was Stille bedeutet.



21;  20; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Meinrad Walter—„Gott loben in der Stille"Meinrad Walter—„Gott loben in der Stille"

weisung „morendo“ bis „niente“. Und dann folgt eine Generalpause von sieben 
Takten Länge – wie eine Ewigkeit. Der Komponist notiert hier ein Ziel, das in der 
gemeinsamen Kommunikation von Ensemble, Dirigent und Publikum erreicht 
werden kann, wenn kein Husten dazwischen gerät. Insgesamt ist dieses Werk ein 
Stück komponierter Negativer Theologie und eine Annäherung an das Geheimnis 
der „Lux aeterna“ im Modus des Klingens und des Schweigens.

Musik spielt im Spannungsfeld von Klang und Stille. Dabei sind die Übergänge 
besonders reizvoll. Eindrücklich klingt die Generalpause in der Mitte der frühen 

Bach-Kantate „Gottes Zeit ist die 
allerbeste Zeit“ (Actus tragicus). Die 
chorische Fuge „Es ist der alte Bund, 
Mensch, du musst sterben“ verläuft 

sich gleichsam ins Leere. Auch der so wichtige Generalbass, das „Fundament 
aller gottgefälligen Kirchenmusik“, schweigt. Allein die Sopranistin singt ihr 
komponiertes Gebet mit Worten aus der Offenbarung des Johannes: „Ja, komm, 
Herr Jesu, komm“ (Offenbarung 22,20). Dann, nach einem „irren Triller“ (Philipp 
Spitta), schweigt auch sie, um in der Stille eine Antwort zu empfangen. Diese 
Generalpause ist ein „Widerhall des Innersten“ (Ernst Bloch), ähnlich wie jene 
im Credo von Bachs Missa h-Moll zwischen der Grabesstille und dem Auf-
erstehungsjubel.

Die wegkomponierte Stille

Freilich gibt es auch Gegenpositionen. Musik kann ein Kontinuum von Klängen 
sein, das sich keine Pause gönnt. Das berühmteste Beispiel sind die wohl die 1893 
komponierten „Vexations“ von Eric Satie, deren Titel man mit „Quälereien“ oder 
„Belästigungen“ übersetzen kann. Es handelt sich um eine einzige Notenseite, 
die jedoch 840-mal zu wiederholen ist. Auch Satie kennt den Zusammenhang 
zwischen der inszenierten „Belästigung“ und ihrem Gegenteil, wenn er den Rat 
erteilt: „Um dieses Motiv achthundertvierzigmal zu spielen, wird es gut sein, sich 
darauf vorzubereiten, und zwar in größter Stille, mit ernster Regungslosigkeit.“ 
Was hat man im Leben noch zu befürchten, wenn man das durchhält?

Am Beginn des 20. Jahrhunderts wetteiferten zwei Komponisten um möglichst 
kurze Werke, wobei sogar Worte wie „Enthaltsamkeit“ bemüht wurden. Es waren 

Arnold Schönberg und Anton Webern. Zu Weberns „Sechs 
Bagatellen für Streichquarett“, in denen musikalische Gesten 
immer nur kurz aufblitzen, um sogleich wieder den Pausen 

Raum zu geben, schrieb Arnold Schönberg ein Vorwort. Es könnte für viele Werke 
und Klänge gelten, denn es endet mit dem an die Hörenden gerichteten Wunsch: 
„Möge ihnen diese Stille klingen!“ Leider ging der Wunsch nicht sogleich in Er-
füllung. Die Stille der kurzen Stücke war in Wien so provozierend, dass es in den 
„Skandalkonzerten“ zu „Abohrfeigungen“ der Musiker durch irritierte Zuhörer 
kam …

Die „hohe Kunst der tiefen Pausen“

Stille gibt es in allen Sparten von Musik. Als der Liedermacher Wolf Biermann 
1991 im Schweizer Fernsehen DRS über Johann Sebastian Bachs Kantate „Ich 
hatte viel Bekümmernis“ meditiert hat, kam er auf seine musikalischen Vorlieben 
zu sprechen. Es war ein durchaus polyphones Bekenntnis zu Bach, Blues und 
Flamenco, auch zu Mozart und Schubert. Einen Gitarristen aber lobte Biermann 
besonders, und zwar wegen seiner Pausen: „[…] wenn Atahualpa Yupanqui, der 
alte indianische Meister aus Argentinien, auf der Gitarre die hohe Kunst der tiefen 
Pausen vorführt, dann denke ich: Jaa – solche Seelenlöcher soll erst mal einer 
reißen!“

Was sind „Seelenlöcher“? In mystischer Tradition wären es wohl die Momente, in 
denen das Überflüssige dem Wesentlichen Platz macht und in denen die „Flucht 
des Alleinen zum All-Einen“ gelingt. Vielleicht auch im Verzicht auf das Viele, 

in dem die mit sich selbst einig gewordene 
Seele die Begegnung mit dem Einen selbst 
erhofft. Kann das eine musikalische Be-

deutung gewinnen? Aus dem antiphonalen Gesang der Psalmen ist Ähnliches seit 
jeher vertraut. Der Asteriskus in der Versmitte markiert die Pause, in der die erste 
Hälfte des Psalmverses nachklingen kann. Das Singen und Hören der Betenden 
vollzieht sich rituell im poetisch-musikalischen Wechselspiel zweier Gruppen, 
die zugleich beim Asteriskus schweigen, um die Botschaft zu „ruminieren“, 
womit ein spirituelles Wiederkäuen gemeint ist. Ja, Schweigen in der Musik ist 
eine heilsame Erfahrung. Zugleich prägt es die Gemeinschaft und wird sogar zu 

ihrem musikalischen Spiegel: Wenn bei 
einem kirchenmusikalischen Kurs die 
Asteriskus-Pausen bei der ersten Komplet 

noch sehr gewollt oder ungleichzeitig wirken, spielt sich das im Verlauf der Kurs-
woche ein. Ganz ohne Dirigent:in ergibt sich die „natürliche“ Gestalt der Pausen. 
Gegen Ende hat der Kurs zu sich gefunden – und die Pause zur ihrer stimmigen 
Länge und Intensität. In diesen Pausen ist nicht nichts.

Was sich bei jedem Psalmvers ereignet, erleben wir auch am Schluss großer 
Werke. Die kostbarste Stille ist jene nach den vielen Klängen. Der Moment etwa, 
in dem die enorme Spannung der Bach’schen Matthäus-Passion sich löst, weil der 
die Harmonie c-Moll noch spannungsvoll verzögernde Leitton h in den Grund-
ton findet. Wie viel Zeit dieses Einschwingen in den Schluss sowie das darauf 
folgende Ausschwingen aus dem Werk braucht, lässt sich kaum planen. Es er-
eignet sich, kann so oder anders glücken.

Sieben endlose Pausentakte für das ewige Licht

Im 20. Jahrhundert hat der Komponist György Ligeti (1923–2006) das Spiel mit 
der Stille geradezu extrem ausgereizt. Sein berühmtes Chorstück „Lux aeterna“ 
für einen sechzehnstimmigen Chor a cappella mündet in eine erfüllte Stille, die 
sehr lang andauern soll. Die Klänge entfernen sich von Takt zu Takt mit der An-

Schweigen in der Musik ist eine heilsame Erfahrung.

Die kostbarste Stille ist jene nach den vielen Klängen.

Musik spielt im Spannungsfeld von Klang und Stille. 
Dabei sind die Übergänge besonders reizvoll. 

„Möge ihnen diese Stille klingen!“



23;  22; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Meinrad Walter—„Gott loben in der Stille"Meinrad Walter—„Gott loben in der Stille"

leisen Stimme Gottes Gehör schenken. Darauf weist je ein die Zeit gleichsam 
kontrapunktieres Wort in jeder Strophe: „zu jeder Zeit“ (1), „ohne Ende“ (2) sowie 

„alle Tage“ (3) und „immerfort“ (4). 
Gemeint ist wohl ein Transzendieren 
der Zeit – in der Zeit. Aber ist es mit 
der Stille nicht ähnlich? Mitten in den 

Klängen – beim Psalmodieren ebenso wie bei der sinfonischen Generalpause – 
oder als Nachklang zu einer Musik – klingt für Momente die Stille. Sie zu ge-
stalten ist ähnlich anspruchsvoll wie die Kunst, sie hörend auszukosten. Wenn es 
gelingt, ist das mehr Geschenk als Leistung.

In der Stille loben

Können wir die Stille besingen? In neueren Gesangbüchern finden wir das Lied 
„Gott loben in der Stille“ (Gotteslob Nr. 399) mit Worten von Günter Balders 
aus dem Jahr 1984 auf eine Melodie des schwedischen Komponisten Hugo 
Nyberg (1873–1935). Die Geschichte dieses Liedes beginnt jedoch keineswegs 
in der Stille, sondern auf einem Flohmarkt! Dort erstand Günter Balders (geb. 
1942), Kirchengeschichtler und Hymnologe aus dem freikirchlichen Bereich, 
ein holländisches Liederbuch von 1935. Eine Melodie daraus hat ihn besonders 
fasziniert.

Die neuen Worte von Günter Balders (geb. 1942) sind ebenso schlicht wie die 
Melodie von Hugo Nyberg. Miteinander verwandte Themen werden wie Gesten 
in den Klangraum gestellt: „Gott loben“, „Gott lieben“, „Gott leben“. Kein „Ich 
will aber“ oder „Wir sollen doch“ drängt sich vor. In fast mystischer Art verbinden 

sich Passivität und Aktivität. Die erste 
Strophe erinnert an das Gebet des 
Schweigens, denn jedes Beten gründet 
im Hören. Die These ist zudem kühn: 
Alles Schweigen „zu jeder Zeit“ kann 

zum Beten werden, indem es vom leeren Nicht-Reden zum erfüllten Schweigen 
wird. Das „Lieben“ in Strophe 2 ist grenzenlos, gleichsam verankert in ihm, der 
die Liebe ist (1 Joh 4,16) und aus Liebe seinen Sohn Jesus Christus nicht nur 
damals gesandt hat, sondern ihn heute „uns zur Seite gibt“.

Auf die Themen Gebet und Liebe folgt der Aspekt der Nachfolge mit der Kurz-
formel „Gott leben“. Alte Gebete wie „Jesus, dir leb ich, Jesus, dir sterb ist“ 
(vgl. Röm 14,8 und Gotteslob Nr. 367) klingen an. Auch das Nachfolgen beginnt 
nicht vordergründig aktiv, sondern mit einem „Staunen“, das ins Tun mündet. 
Die letzte Strophe fasst alle Impulse poetisch-theologisch zusammen. Und selbst 
darin steckt eine verborgene Aussage. Es geht nicht nur um die Abwechslung von 
Loben, Lieben und Leben. Es geht um die gegenseitige Durchdringung dieser 
drei Aspekte, die nun vom „Loben in der Stille“ poetisch gerahmt werden.

Aus der Tiefe kommend, schwingt die Musik sich in zwei Anläufen hoch hinauf, 
um dann in die Stille einzumünden. Bogenförmig rundet sich die Melodie der 
ersten Zeile, vom Grundton h über den Weg einer Quart, bis am Ende wieder der 
Grundton erreicht ist. Die zweite Zeile bringt als Aufschwung einen Quartsprung 
sowie als melodische Abrundung eine Art Öffnung auf der Quint. Die dritte Zeile 
setzt eine Oktave höher ein als die erste. Markant erklingt die Tonwiederholung 
auf dem hohen d‘‘. Der hier erstmals erklingende Leitton ais festigt die Tonart 
kaum, sondern lässt sie in der Schwebe. Erst die letzte Zeile verknüpft die ruhigen 
Momente der zweiten und der ersten zu einer bogenförmigen Melodie, die von 
der Quint schrittweise absteigend in den Grundton mündet und so die Stille findet.

In der besonderen, ja kostbaren Zeit der Stille öffnet sich ein Fenster zur Ewig-
keit. Nicht von uns draußen wird es geöffnet, sondern von innen. Wir können 
darauf aufmerksam sein, indem wir uns nicht an die Zeit verlieren, sondern der 

Alles Schweigen „zu jeder Zeit“ kann zum Beten 
werden, indem es vom leeren Nicht-Reden zum erfüllten 
Schweigen wird.

In der besonderen, ja kostbaren Zeit der Stille öffnet sich 
ein Fenster zur Ewigkeit.



25;  24; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Meinrad Walter—„Gott loben in der Stille Meinrad Walter—„Gott loben in der Stille

Ausschnitt der Partitur, die in Hinwil verwendet wurde; eingerichtet von Martin Hobi. 



27;  26; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Birgit Jeggle-Merz—ORGAN2/ASLSP von John Cage Birgit Jeggle-Merz—ORGAN2/ASLSP von John Cage

1	  Vgl. Bucheli, Klangraum.
2	  Ebd.

Birgit Jeggle-Merz
Dr. theol., em. Professorin für Liturgiewissenschaft an der Theologischen Hoch-
schule Chur und an der Universität Luzern

ORGAN2/ASLSP von 
John Cage

Ein Eintauchen in die Ewigkeit

„Atmen
	 zur Ruhe kommen
		  sich in der Zeit verlieren
			   einen Hauch Ewigkeit spüren“

Was hat ein Beitrag zu einem Orgelwerk in einem Heft zum Thema „Stille“ zu 
suchen? Sind Orgelklänge nicht gerade das genaue Gegenteil von Stille, die qua 

definitionem frei von Geräusch und 
Lärm ist? Stille ist – so zeigen die 
verschiedenen Zugänge in diesem 
Heft – jedoch mehr als ein Zu-
stand, in dem es nichts zu hören 
gibt. Still werden, still sein, er-
möglicht es, innerlich ruhig zu 
werden, zu erkennen, was der Sinn 
des Lebens ist, etwas von einem 
Mehr des Lebens zu spüren. Bei 
dem Orgelwerk ORGAN2/ASLSP 
von John Cage kann Ähnliches ge-
schehen. Dies zeigen die Einträge 
in das Gästebuch anlässlich einer 
Ausführung des Werkes in einer 
katholischen Kirchgemeinde.

29 Minuten – 639 Jahre – 
24 Stunden 

ASLSP – „as slow as possible” 
– so soll „ORGAN2” aufgeführt 
werden. „So langsam wie möglich“ 
bedeutete bei der Uraufführung des 
Orgelwerks des Komponisten John 
Cage (1912–1992) im Jahr 1987 
genau 29 Minuten. 
Seit 2001 wird ORGAN2 in der 
ehemaligen Klosterkirche St. 

Burchardi in Halberstadt aufgeführt. Das Ende ist für das Jahr 2640 geplant. Die 
Gesamtdauer der Aufführung beträgt folglich 639 Jahre. 

In der katholischen Kirchgemeinde Hinwil im Zürcher Oberland wurde das Orgel-
werk für eine Ausführungszeit von 24 Stunden bearbeitet und als Einstieg in die 
Österliche Busszeit 2019 dargeboten. Das Projekt in Hinwil stand unter dem Titel 
„24 Stunden am Zipfel der Ewigkeit“.
Was genau „as slow as possible” bedeutet, darüber entbrannten akademische Dis-
kussionen. Man einigte sich auf die Formel „unendlich langsam“.1

ORGAN2/ASLSP

Warum also nicht „unendlich langsam“ wörtlich nehmen? „In Halberstadt hat die 
Unendlichkeit ein genaues Mass: Sie dauert 639 Jahre.“2

Wie bin ich überhaupt auf dieses Stück gekommen? In 
meiner Studienzeit hat Gerd Zacher einmal ein Orgelkonzert 
im Grossmünster in Zürich gegeben und suchte dafür zwei 
Registranten in der Studierendenschaft. Gerd Zacher war 
damals schon ein grosser Name und ich fand es total spannend, 
ihn kennenzulernen. Also habe ich mich zusammen mit einem 
Studienkollegen gemeldet. Und dabei ist etwas ganz Spezielles 
passiert. Für mein Leben war die Begegnung in diesem Konzert 
mit Zacher und der ausgeführten Musik wirklich prägend. 
Gerd Zacher hat alles moderne, avantgardistische Stücke ge-
spielt, u. a. eben auch das ASLSP. Wir Studierenden haben nicht 
einfach dabeigestanden und die Register gezogen, sondern 
Gerd Zacher hat uns quasi einen Meisterkurs gegeben. Er hat 
uns nicht nur gesagt, wo und wann wir ein Register ziehen 
sollen, sondern hat uns über 3 bis 4 Stunden das Stück er-
klärt. Das war meine erste und überaus begeisternde Be-
gegnung mit dem Pädagogen Zacher, aber auch mit dieser Art 
von Musik. Mich hat fasziniert, dass in der knappen halben 
Stunde von ORGAN2 fast nichts läuft, es ist ja nicht gerade ein 
virtuoses Stück. In der Registrierung ist man recht frei, John 
Cage schreibt nichts vor. Er schreibt einfach Noten in eine so-
genannte graphische Notation, wie lange sie sein müssen, d.h. 
wann man sie wieder loslassen und einen frischen Ton oder 
einen Akkord drücken muss. 
Das hat mich nicht mehr losgelassen.	

Martin Hobi



29;  28; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Birgit Jeggle-Merz—ORGAN2/ASLSP von John Cage Birgit Jeggle-Merz—ORGAN2/ASLSP von John Cage

7	  Hobi, 24 Stunden, 18.
8	  Ebd. 18f. 

3	  Ebd. 
4	  Zum Projekt in Halberstadt vgl. https://www.
aslsp.org/das-projekt.html [Zugriff: 20.11.2025].
5	  Hobi, 24 Stunden, 17.
6	  Der nächste Klangwechsel wird am 5. August 
2026 sein. 

24 Stunden am Zipfel der Ewigkeit in Hinwil
Für Martin Hobi, Kirchenmusiker, Organist und langjähriger Professor für 
Kirchenmusik an der Hochschule Luzern, war es ein grosser Traum, einmal 
ORGAN2/ASLSP aufzuführen. An seinem Wirkungsort Hinwil bot sich die 
Möglichkeit dazu. Aber nicht 639 Jahre sollte das Werk dort dauern, sondern 24 
Stunden. Martin Hobi begründet dies so: „ORGAN2 vermittelt durch seine Anlage 
eine Ahnung von der Ewigkeit. […] Die acht Teile dauern in der ‚Hinwiler Ewig-
keit‘ je drei Stunden, wobei eine Notenzeile jeweils 90 Minuten beanspruchen 
wird. Jede Zeile wurde dazu mit Fünf- und Zehn-Minuten Abstandsstrichen in der 
Art einer ‚Space-Notation‘ markiert; die mitlaufende Uhr ist somit für die Aus-
führung des Werkes unerlässlich.“7

Hobi betont: Die Ausführung „ist kein Konzert, sondern ein Projekt in und für 
die Gemeinde, die sich auf diese ‚ewigen Fragen‘ und auf dieses ‚ewige Fragen‘ 
des ‚Woher – Sein – Wohin?‘ einzulassen wagt. […] Die 24-stündige Dauer der 
Erdrotation ermöglicht die Wahrnehmung des Immerwiederkehrenden – und geht 
über ein ‚von‘ nach ‚bis‘ hinaus. Dennoch wird in der zeitlichen Abfolge die 
Ewigkeit möglicherweise ein Stück weit fassbar und lässt gerade dadurch die 
Grösse und Kraft der Unendlichkeit und des Unendlichen – Gott erahnen.“8

Literatur

Buechli, Roman, Im Klangraum der gedehnten Zeit, in: NZZ v. 13. Januar 2014, 
35.

Hobi, Martin, 24 Stunden am Zipfel der Ewigkeit, in: Musik & Liturgie 134 
(2009) 17-19.

Pfeiffer, Rüdiger, John-Cage-Orgelprojekt ORGAN2/ ASLSP oder: Wie langsam 
ist „so langsam wie möglich?, in: Matthias Schneider / Beate Bugenhagen 
(Hg.), Zentren der Kirchenmusik, Laaber 2011, 388-395.

Der Grund für genau dieses Zeitfenster ist hoch 
symbolisch und   hätte Cage, dem „Meister des ge-
bändigten Zufalls und Magier der Zahlen“3 wohl ge-
fallen: Vor 639 Jahren – gerechnet vom Jahr 2000, 
also im Jahr 1361 – wurde die berühmte Block-
werkorgel von Nicolaus Faber im Halberstädter 
Dom fertiggestellt. Ebenso von symbolischer Be-
deutung ist das Datum für den Beginn der Auf-
führung des Orgelwerks und sein Ende:  Der erste 
Ton erklang am 5. September 2001, dem 89. Ge-
burtstag von John Cage, der letzte Klang wird am 
5. September 2640 verstummen.4 Die ersten 17 
Monate hörte man allerdings keinen Ton, ledig-
lich war bisweilen das Rauschen im Blasebalg zu 
vernehmen. Am 5. Februar 2003 erklang dann der 
erste Akkord: „as slow as possible“. 

Ursprünglich konzipierte Cage ein Stück „as slow 
as possible“ für Klavier, doch sein Kollege Gerd 
Zacher (1929–2014), ein deutscher Komponist, 
Organist und Musikschriftsteller, der einen neu-
artigen Umgang mit der Orgel entwickelte, er-
mutige ihn zu einer Umarbeitung zu einem Orgel-
werk. Denn: „Neben des Klangfarbenreichtums, 
ihrer Einzigartigkeit und ihrer Grösse liegt ein 
besonderes Faszinosum der Orgel seit jeher auch 
in der Möglichkeit der Ausführung eines ewigen 
Klangs.“5 Gerd Zacher war auch der Organist der 
Uraufführung, die in Metz stattfand.

Als Nichtfachmann bzw. Fachfrau kann man kaum 
ermessen, was es bedeutet, ein Stück, das auf 29 
Minuten ausgelegt ist, für eine Dauer von 639 
Jahren oder auch nur für 24 Stunden umzuarbeiten. 
Die Berechnung der Klangwechsel ist eine hoch 
aufwändige Arbeit. 

Das Orgelwerk besteht aus acht gleichlangen Teilen 
plus einen Teil, der wiederholt wird. Es sind also 
neun gleichlange Teile. Für Halberstadt bedeutet 
dies, dass jeder Teil des Werkes 71 Jahre dauert 
(639 : 9 = 71). Für den ersten Teil des Werkes sind 
die Klangwechsel genau berechnet und in eine 
grössere Partitur eingetragen. Auf der Homepage 

des Projekts lassen sich alle Klangwechsel bis 2072 nachvollziehen, die bisher 
erfolgten Klänge können dort sogar nachgehört werden.6 Die Berechnung für die 
anderen Teile des Werkes ist noch offen.  

Stimmen aus dem Gästebuch  
„24 Stunden am Zipfel der Ewigkeit“

„Durfte heute eine Stunde dabei sein und die Welt ist grösser 
geworden.“
__________________________________________________

„Ich komme und gehe. Es ist wie eine Parallel-Welt. 
Es ist da und nicht unreal, sobald ich weggehe.“
__________________________________________________

„Was sonst so fest gefügt, ja widerständig ist, wird trans-
parent und durchlässig. Es ist als löste sich die Materie auf, 
befreit aus Ketten, als ginge ich durch Wände, schwebend 
in der Schwerelosigkeit. Einzelne Töne lösen sich unter dem 
Vergrösserungsglas des „so langsam wie möglich“ in ihre 
innersten Bestandteile, sozusagen ins Subatomare auf.“
__________________________________________________

„Am Anfang war der Ton – keine Melodie.
Ein Ton durchdringt mich, umfängt mich, verdrängt alles 
Andere, den Alltag, die Sorgen, die Zeit.
Ein Ton lässt mich eintauchen in mich selbst.
Ein Ton lässt mich spüren: einen Hauch, ein Fragment, eine 
Ahnung der Ewigkeit.“
__________________________________________________

„Fülle im Wenigen 
			   Stille im Klingenden
Zuhören im Hören
			   Ankommen im Vergehen
Innehalten im Weiterfliessen
			   Warten im Erwarten
Widerhaken im Einenden
			   Aushalten im Bedrängenden
Loslassen im Zulassen
			   Haften im Schweben
Gegenwart im Werden
			   Ewigkeit im Immerwährenden
D a s   E w i g e   a h n e n

https://www.aslsp.org/das-projekt.html
https://www.aslsp.org/das-projekt.html


31;  30; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Birgit Jeggle-Merz—ORGAN2/ASLSP von John Cage Birgit Jeggle-Merz—ORGAN2/ASLSP von John Cage

Ausschnitt der Partitur, die in Hinwil verwendet wurde; eingerichtet von Martin Hobi. 



33;  32; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine DissonanzJulia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz

Julia Hahn
Mag. Theol., wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl für Praktische Theo-
logie am Institut für Katholische Theologie an der Humboldt-Universität zu Berlin 

Festivals als Ort der 
Stille – eine Dissonanz?

Wie kann Seelsorge auf Festivals als Ort der Stille 
wirken und Resonanzraum des dort Erlebten sein, in 
dem sich Menschen selbst und gegebenenfalls Gott 
begegnen? Das ist die Frage, die im Zentrum dieser 
interdisziplinären Annäherung an das Verhältnis von 
Lärm und Stille in der gegenwärtigen Festivalkultur 
steht.

Festivals gehören zu den markantesten kulturellen Ausdrucksformen spät-
moderner Gesellschaften. Sie verdichten in wenigen Tagen, was im Alltag 
fragmentarisch bleibt: Gemeinschaft, Intensität von Eindrücken, Entgrenzung 
und Begrenzung des Selbst. 
Sie sind Orte der Überfülle, die sowohl physisch wie psychisch herausfordernd 
sein kann. In dieser Spannung zwischen Ausbruch, Rückzug und Überreizung, 
zwischen individuellem Hedonismus und kollektiver Ekstase, stellt sich die 
Frage, ob und wie inmitten des Lärms Räume der Stille entstehen oder erfahrbar 
werden können.

Der vorliegende Beitrag untersucht diese paradox wirkende Konstellation am 
Beispiel von Musikfestivals. Er fragt danach, in welcher Weise Stille als Gegen-
moment zur akustischen Überfülle auftritt und welche pastoralen Implikationen 
sich daraus ergeben. Dabei geht es nicht allein um akustische Phänomene, 
sondern um anthropologische und theologische Dimensionen von Stille: um 
Wahrnehmung, Resonanz und die Möglichkeit, inmitten äußerer Lautstärke 
innere Ruhe zu erfahren.

Ausgehend von der alltäglichen Lärmerfahrung und dem wachsenden Bedürfnis 
nach Rückzugsräumen werden zunächst Wahrnehmungsprozesse und psycho-
logische Dynamiken der Lautstärke beschrieben. Hierbei spielt die Psychoakustik 
eine zentrale Rolle, da sie erklärt, wie Lautheit nicht nur physikalisch, sondern 
auch subjektiv erfahren wird. Darauf aufbauend wird gezeigt, wie Festivals 
als temporäre Ausnahmeorte zugleich Räume der Überreizung und der Unter-
brechung darstellen. Im Zentrum steht schließlich die pastoral-theologische 
Perspektive: Wie kann Seelsorge auf Festivals als Ort der Stille wirken und hier-
bei nicht als Gegenbild zum Lärm und dem Festivalerleben agieren, sondern als 
Resonanzraum des dort Erlebten, in dem sich Menschen selbst und gegebenen-
falls Gott begegnen?

Der Beitrag versteht sich somit als interdisziplinäre Annäherung an das Verhältnis 
von Lärm und Stille in der gegenwärtigen Festivalkultur. Er verbindet akustische, 
psychologische und pastoraltheologische Perspektiven, um Stille nicht als Ab-
wesenheit von Klang, sondern als theologisch bedeutsamen Erfahrungsraum zu 
verstehen.

Von gehetztem Alltag zu lauter Reizüberflutung

Der Übergang von Alltagslärm zu Festivalerfahrung verweist auf ein ge-
meinsames Grundmotiv: die Suche nach Unterbrechung. Bevor die äußeren 
Klangräume eines Festivals betrachtet werden, ist ein Blick auf die alltägliche 
Lärmerfahrung notwendig, das heißt jene permanente akustische und psychische 
Reizüberflutung, aus der heraus viele Menschen den Wunsch nach temporärer 
Befreiung entwickeln.



35;  34; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz

1	  Vgl. Psychologie heute.
2	  Vgl. ebd.
3	  Ebd.
4	  Morat; Ziemer (Hrsg.), Handbuch Sound, 217.
5	  Psychologie heute.

Bereits im alltäglichen Lebensvollzug dominiert eine Vielstimmigkeit von Ein-
drücken: E-Mails, Termine, Push-Nachrichten, soziale Netzwerke und vieles 
mehr schreien mit der Erwartung der Omnipräsenz und dauerhaften Erreichbar-
keit nach Aufmerksamkeit und drehen gleichzeitig den „inneren Lautstärkepegel“ 
bisweilen immens auf. Der Alltag ist emotional und kognitiv lauter als auditiv. 
Hinzu kommt, dass auch eine absolute Stille – das heißt 0 dB – im Alltag kaum 

vorkommt. Gerade deshalb erleben Retreats, Achtsamkeits-
angebote und Meditation einen Aufschwung. Im christlichen 
Kontext würde man hier von Exerzitien und Kontemplation 

sprechen. Die Sehnsucht nach Stille wächst. Diese Sehnsucht bedeutet nicht nur 
das Fehlen von Geräuschen, sondern das Verlangen nach einem Zustand innerer 
Ruhe, Ordnung und Selbstwahrnehmung.1 Stille kann hier ein heilender Rück-
zugsort sein, der Regeneration, Stressabbau und das Sortieren und Ordnen von 
Gedanken ermöglicht.2 „Stille bietet also nicht nur eine Möglichkeit zur Ent-
spannung, sondern kann auch als kraftvolles Werkzeug zur Förderung der geistigen 
Gesundheit dienen.“3 Stille kann darüber hinaus auch ein Akt des Widerstands 
gegen die Überreizung und Kommerzialisierung des Alltags sein. Sie erlaubt 
es, sich zu entziehen, zu entkoppeln. In einer Kultur des Immer-schneller und 
Immer-lauter ist die Wahl der Stille eine bewusste Gegenbewegung, die „einer 
stark subjektiven und situativen Komponente [unterliegt], die wiederum durch 
soziale, kulturelle und historische Kontexte geprägt ist.“4

Gleichzeitig fürchten viele Menschen die Stille, weil sie in ihr mit sich selbst 
konfrontiert werden. Stille kann erschreckend sein; sie bringt das Unaus-
gesprochene an die Oberfläche.

„Tatsächlich fühlen sich viele Menschen unwohl, wenn es einmal ruhig 
wird. Sie haben Angst vor dem, was in der Stille hochkommt – sei es un-
angenehme Gedanken, Sorgen oder unerledigte Aufgaben. Dies zeigt, dass 
Stille nicht nur ein äußerer Zustand, sondern auch ein innerer Prozess ist, 
der schwer zu bewältigen sein kann.“5

Der Besuch eines Musikfestivals bedeutet einerseits eine temporäre Flucht aus 
dem hektischen Alltag und dessen innerer Unruhe, andererseits jedoch auch die 
bewusste Exposition gegenüber einem hohen Lautstärkepegel, der die Geräusch-
kulisse des Alltags übertönen, regulieren oder gar verstärken kann. An diesem 
Spannungsfeld zwischen Entlastung und Überreizung setzt die Festivalseelsorge 
an. Bevor diese als pastorales Praxisbeispiel näher betrachtet wird, erscheint ein 
kurzer Blick auf die psychoakustischen Grundlagen erforderlich.

Ein kurzer Blick in die Psychoakustik

Im Unterschied zur Physik, die die Lautstärke in Dezibel misst, beschreibt die 
Psychoakustik als interdisziplinäres Forschungsfeld, wie Menschen Klang 
subjektiv wahrnehmen, empfinden und interpretieren. Sie macht deutlich, dass 
Lautheit kein rein objektives Maß ist, sondern maßgeblich von inneren Wahr-

Die Sehnsucht nach Stille wächst.



37;  36; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz

11	 Neijenhuis, Feste und Feiern, 139.
12	 Kirchner, Eventgemeinschaften, 20.
13	 Neijenhuis, Feste und Feiern, 139.
14	 Vgl. Näumann, Weltmusikfestivals und 
Festivalisierung der Weltmusik, 204.
15	 Vgl. Rock am Ring. Allgemeine Camping- und 
Ticketinfo.
16	 Als Infield bezeichnet man den Bereich eines 
Festivals, in dem die Bühnen und Verkaufsstände 
stehen. Es ist zumeist durch Ticketkontrollen und 
Zäune eingegrenzt.
17	 Die Parookaville Campsite.

6	  Vgl. Dezibel-Skala: Gefühlte Lautstärke 
messbar machen.
7	  Leipold, Die Feier der Kirchenfeste, 150.
8	  Vgl. Neijenhuis, Feste und Feiern, 16, 22, 164.
9	  Vgl. Kirchner, Eventgemeinschaften, 18.
10	 Vgl. Leipold, Die Feier der Kirchenfeste, 149; 
Wegscheider, Fest/Feste.

oder geistige Erholung“11 und erzeugt nicht unbedingt „gesteigerte Lebens-
freude“12, sondern kann auch „Zumutungen, die sich in körperlicher und geistiger 
Erschöpfung zeigen können“13, bedeuten.

Musikfestivals, als Feste, die über mehrere Tage hinweg stattfinden und zumeist 
mit Camping und körperlicher Belastung verbunden sind, können beide Seiten 
– Erholung und Erschöpfung, Atempause und Reizüberflutung, Freude und An-
strengung – aufzeigen. Sie finden häufig auf eigens dafür genutzten, oft isolierten 
Flächen statt: stillgelegte Flugplätze, alte Militärbasen oder weitläufige Parks. 
Einmal im Jahr verwandeln sich diese Orte in akustisch aufgedrehte Erlebnis-
räume.14 Schon auf der Hinfahrt beginnt die Einstimmung: laute Musik im Auto, 
später auf dem Campingplatz. Viele der Festivalbesucher:innen scheuen hierfür 
keine Kosten und Mühen und integrieren ihr von zuhause mitgebrachtes Sound-
system zwischen die Zelte. Selbst zwischen den und fernab der Bühnen bleibt die 
Beschallung konstant.

Trotz dieser lautstarken Kulisse gibt es – immer im Verhältnis zum Rest des Ge-
schehens betrachtet – Inseln der Stille. Innerhalb der Musik wird durch Breaks, 
Clean Parts, Build-Ups ein dramaturgischer Leerraum erzeugt, der die Wirkung 
des darauffolgenden Drops steigert und das Publikum mitreißt.
Vor allem die Zeit zwischen zwei Konzerten kann eine große, sowohl äußere 
als auch innere Stille herbeiführen. War man soeben noch 1–2 Stunden lang 
einem immensen Lautstärkepegel der Lieblingsband ausgesetzt, verhallen nun 
die letzten Schallwellen des letzten Akkords, des letzten Trommelschlags, der 
letzten elektronischen Beats und ebben immer weiter ab. Menschen verlassen 
den Bühnenbereich und andere kommen, um sich schon für das nächste Konzert 
bereit zu machen. Meist bleibt kaum Zeit, das Erlebte zu sortieren und zu ver-
innerlichen, da nach dem Konzert vor dem Konzert ist. Dazwischen entsteht ein 
spannungsgeladener akustischer Zwischenraum.

Ein Blick auf die Campingplätze zeigt eine mittlerweile fast unübersichtliche 
Auswahl  unterschiedlicher Unterkunftsmöglichkeiten, die entsprechend ver-
schiedene Atmosphären implizieren. Bei Rock am Ring gibt es beispielsweise 
acht Campingoptionen.15 Besonders das Green Camping legt den Fokus auf 
Naturschutz und einen ruhigen Rückzugsort vom lauten Infield und normalen 
Campingbereichen.16 Das Parookaville-Festival erläutert dazu: „Eine gewisse 
Geräuschkulisse gibt es auf einem Festival-Campingplatz natürlich immer. Aber 
im Green Camp soll ein Rückzugsort für diejenigen entstehen, die nach einem 
Festivaltag zur Ruhe kommen möchten. Daher sind hier laute Musik bzw. Musik-
boxen nachts untersagt.“17

Die Achtsamkeit für den eigenen Körper, insbesondere das Gehör, hat in den 
letzten Jahren spürbar zugenommen. Immer mehr Festivalbesucher:innen 
schützen sich bewusst vor Lärmbelastung. Diesem wachsenden Bedürfnis be-
gegnet ein expandierender Markt: Firmen entwickeln zunehmend hochwertigere 
und ästhetisch ansprechendere Gehörschutzprodukte, die direkt auf dem Festival-
gelände verkauft werden und schlagen daraus Profit. 

nehmungsprozessen abhängt: Eine um zehn Dezibel erhöhte Lautstärke wird 
bereits als doppelt so laut wahrgenommen. Damit verschiebt sich die Aufmerk-
samkeit von der äußeren Reizstärke zur inneren Verarbeitung.6

Diese Einsicht ist für die theologische Reflexion nicht nebensächlich. Sie ver-
deutlicht, dass Wahrnehmung von Lärm und Stille immer auch eine Frage der 
inneren Disposition ist. Die subjektive Dimension akustischer Erfahrung lässt 
sich als Analogie für spirituelle Prozesse verstehen: Stille ist nicht allein eine 
physikalische Abwesenheit von Klang, sondern ein Bewusstseinszustand. Die 
Psychoakustik liefert somit ein erkenntnisleitendes Modell, um zu verstehen, 
warum Menschen selbst im lautesten Umfeld Momente innerer Ruhe oder 
spiritueller Resonanz erleben können.

In diesem Sinne fungiert der psychoakustische Zugriff als Brücke zwischen natur-
wissenschaftlicher Beschreibung und pastoraltheologischer Deutung. Er erlaubt, 
die sinnlich-psychologische Ebene der Lautstärkewahrnehmung mit der seelsorg-
lichen Praxis zu verbinden: Wer Menschen auf Festivals begleitet, begegnet nicht 
nur Ohren, die Schall empfangen, sondern Subjekten, die Klänge deuten, filtern 
und transformieren.

Festivals bilden in diesem Sinne ein komplexes akustisches Gefüge: Sie erzeugen, 
strukturieren und inszenieren Klang-
räume, in denen individuelle und ge-
meinschaftliche Wahrnehmungen in-
einandergreifen. Die Frage, wie Stille 
inmitten solcher Räume möglich ist, 
führt folgerichtig zur Betrachtung der 
akustischen Architektur von Festivals. 

Denn ihre räumliche und atmosphärische Gestaltung entscheidet wesentlich 
darüber, ob und wie Menschen Momente der Unterbrechung, des Innehaltens und 
des Hörens erfahren können.

Interruption im Lärm: Räume der Unterbrechung

In der Festtheorie stehen Feste unter anderem für „Atempausen und Unter-
brechungen des alltäglichen Lebens“, die der Mensch bedarf, „um über den Sinn 
seines Lebens nachzudenken, Sinnorientierungen zu erfahren in Erinnerung und 
Verheißung heilvollen Lebens, und um sein Leben immer auf‘s neue an ihnen aus-
zurichten.“7 Festivals können als Gegenpol des Alltags und Ausnahmesituation 
wahrgenommen werden und durch Nonkonformität, Normativitäts- und Gesetz-
verschiebungen Erholung, Freiheit und neue Orientierung bringen, die auch in 
Exzesse münden können.8 Sie symbolisieren und verkörpern Nicht-Alltag.9 Sie 
können revolutionären Charakter haben, der kurzfristig oder auch nachhaltig den 
Alltag transformiert und stehen somit nicht losgelöst, sondern vielmehr in einem 
Verhältnis zu diesem.10 Der Alltag ruht, aber vieles anderes ist dafür umso lauter. 
Dies ist nicht immer und nicht für alle Festivalbesucher:innen „eine körperliche 

Festivals können als Gegenpol des Alltags und Aus-
nahmesituation wahrgenommen werden und durch Non-
konformität, Normativitäts- und Gesetzverschiebungen 
Erholung, Freiheit und neue Orientierung bringen, die 
auch in Exzesse münden können.



39;  38; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz

22	 Vgl. Medienberichte der Metalchurch Schweiz 
zum Greenfield 2025, wie zum Beispiel auf: 
https://www.instagram.com/reel/DK1k9PLKu-P/ 
(abgerufen am 09.10.2025).
23	 Fuchs, Beschleunigung aus der Perspektive 
eschatologischer Zeitpastoral, 127.

18	 Der Begriff „safe space“ hat seinen Ursprung 
in der US-amerikanischen Schwulenbewegung 
der 50er und 60er Jahre und ist mittlerweile 
ein gängiger Begriff im queerfeministischen 
und soziologischen Diskurs. Gegenwärtig wird 
zumeist von „safer space“ gesprochen, um auf die 
Unerreichbarkeit eines für alle sicheren Raumes 
aufmerksam zu machen und dient somit ebenso 
der Entlastung der Verantwortlichen.
19	 Der Begriff „Awareness“ (dt. Bewusstsein) 
ist ebenfalls in den USA im Kontext von Frauen- 
und LGBTIQ*-Bewegungen entstanden und 
meint eine Haltung, die gegen jegliche Form der 
Diskriminierung einsteht und Selbstbestimmung, 
vor allem von Minderheiten, fördert.
20	 Open Flair Gottesdienst und Oase der Stille.
21	 Vgl. Katholische Kirche Österreich, Leitbild 
Festivalseelsorge. Für die Zwischentöne des 
Lebens.

Festivalseelsorge auf dem Greenfield in der Schweiz, im Wand Anschreien22 
resultiert, ist den jeweiligen Besucher:innen überlassen.

Die Themen und Anliegen der Besucher:innen sind so vielfältig wie ihre Lebens-
geschichten. Sie reichen von jungen Menschen, die nach Schulabschluss oder 
Ausbildung den Festivalsommer sowohl zum Feiern als auch zur Reflexion über 
ihre Zukunft und Lebensziele nutzen, bis hin zu Personen, die rückblickend auf 
ihr bisheriges Leben schauen, sei es mit Dankbarkeit oder Reue. Unter den Rat-
suchenden finden sich kirchlich sozialisierte ebenso wie kirchenferne Menschen, 
solche mit individuellem Glaubensverständnis oder gänzlich ohne religiösen 
Bezug, welche, die die Festivalseelsorge schon aus den Vorjahren kennen und 
schätzen und die, die erst kommen können, nachdem sie sich Mut angetrunken 
haben. Manche suchen das Gespräch und den Raum aus Einsamkeit, nach 
Konflikten im Freund:innenkreis oder schlicht aus dem Bedürfnis nach Aus-
tausch. Andere teilen ihre (Vor)Freude im Kontext des Festivals, berichten von 
psychischen Herausforderungen und davon, dass ihnen gerade alles über den 
Kopf wächst.

Die Festivalseelsorge tritt dabei nicht als Kontrastfolie zum Festival auf, sondern 
als mitgehende Praxis inmitten seiner Dynamiken und als ein Ermöglichungsort, 

gerade weil die Seelsorge als solche 
ein „vorzügliche[r] Raum der „Pause“ 
[ist]: Dass Menschen hier einen Ort 
finden, wo sie unbestellt zu Besuch 
kommen können. Wo sie Rat suchen 
[…], wo man ruhigen Herzens werden 

kann und Güte spürt, wo mehr zugehört wird als gesprochen, mehr Mitgefühl 
gezeigt wird als Pathos, wo mehr Fragen gestellt als Antworten gegeben werden, 
wo viel Neugierde herrscht im Hinhören auf Geschichten der Einzelnen, […], wo 
man die Gesprächspartner nicht dauerhaft an sich zu binden versucht, sondern 
loslässt, gegen andere, vielleicht bessere GesprächspartnerInnen.“23 Ihre Stärke 
liegt in der Präsenz ohne Aufdringlichkeit, in der spezifischen Haltung des An-
gebots und des gleichzeitig voneinander Lernen Wollens.

Pastoral im Zwischenraum: Unterwegs zwischen Bühnen 
und Campingplatz

Für viele Menschen stellen Festivals feste Bezugspunkte im Jahresverlauf dar. Sie 
sind nicht nur Freizeitveranstaltungen, sondern zentraler Bestandteil individueller 
Lebensgestaltung. Festivals werden langfristig geplant, in den Urlaubs- und 
Finanzhaushalt integriert, mit Vorfreude erwartet und regelmäßig wiederholt 
besucht. Häufig entwickeln sie sich zu identitätsstiftenden Praktiken, die Zuge-
hörigkeit zu bestimmten Szenen oder musikalisch-kulturellen Milieus markieren. 
Die wiederkehrende Teilnahme kann so Teil eines biografischen Selbstver-
ständnisses werden und ist somit mehr als bloße Freizeitgestaltung. In ihrer 
emotionalen Dichte, der gemeinschaftlichen Erfahrung und der temporären Aus-

Die Absurdität, sich freiwillig lauter Musik auszusetzen, während man Ohropax 
trägt, spiegelt das Spannungsverhältnis wider, das viele Festivalbesucher:innen 
erleben. Einerseits besteht das Bedürfnis nach Reiz, Energie, Gemeinschaft und 
Ekstase, andererseits nach Rückzug, innerer Einkehr und Schutz.

Neben der Auswahl der Campingplätze schaffen Veranstalter:innen – mitunter 
bedingt durch ein gesellschaftlich gestiegenes Bewusstsein für Selbstfürsorge 
und Sensibilität gegenüber Übergriffen im Eventbereich – gezielt Räume und 
Anlaufstellen auf dem Gelände, die eine Auszeit, Gespräche über belastende Er-
eignisse oder Unterstützung bei Erfahrungen von Diskriminierung und Grenz-
verletzungen ermöglichen. Es gibt Möglichkeiten von Rückzugsorten, safe(r) 
spaces18, Awareness-Angebote19, psychosoziale Beratung (Psycare), Oasen der 
Stille als Orte, um „einfach mal abzuschalten, Ruhe zu finden, Gedanken nachzu-
hängen und vielleicht wieder zu beten“20 oder eben die Festivalseelsorge, die im 
Folgenden als ein konkretes Beispiel näher betrachtet wird.

Festivalseelsorge als Ermöglichung innerer und äußerer 
Stille

Das pastorale Angebot der Festivalseelsorge ist durch eine Handvoll 
Seelsorger:innen der Jungen Nordkirche 2009 auf dem Wacken Open Air ent-
standen und hat sich bis heute zu einem professionell und interdisziplinär auf-
gestellten Team von 30 Seelsorger:innen entwickelt. Mittlerweile hat sich das An-
gebot im deutschsprachigen Raum so weit ausgebreitet, dass es z. B. in Österreich 
in sowohl katholischen als auch evangelischen kirchlichen Strukturen integriert 
ist und einen immer fortschreitenden Etablierungsprozess durchläuft. 
Die Strukturen und Konzepte der Festivalseelsorgen im deutschsprachigen Raum 
unterscheiden sich zwar, ähneln sich jedoch im Grundsatz. Die Charakteristika 
der österreichischen Festivalseelsorge sind beispielsweise 

	; Da-Sein
	; Offen-Sein
	; Hilfe sein
	; missionarisch sein
	; nahe sein und 
	; vernetzt sein.21 

Es geht ihnen darum, den Menschen ein offenes Ohr zu bieten, ihnen zuzuhören, 
ihnen einen Raum zu geben, ihnen dabei Stütze zu sein, das Erlebte zu verarbeiten 
und sie zu befähigen, zurück in den Festivaltrubel zu gehen.
Die Seelsorgenden, die anhand einer Weste erkennbar sind, sind sowohl an einem 
Zelt inmitten der üblichen Verkaufsstände als auch in mobilen Teams auf dem 
Festival- und Campinggelände anzutreffen. Die zumeist ehrenamtlich engagierten 
Festivalseelsorger:innen hören innerhalb von 4–8-Stunden-Schichten, ob Tag 
oder Nacht, das, was bei Festivalbesucher:innen laut ist und versuchen ihnen das 
zu bieten, was sie sich von ihnen wünschen, ganz nach dem biblisch-jesuanischen 
Motto:  „Was willst du, dass ich dir tue?“ (Lk 18,41) Ob dies in gemeinsamem 
Schweigen, Zuhören, um Themen und Klarheiten Ringen oder, wie bei der 

Die Festivalseelsorge tritt dabei nicht als Kontrastfolie 
zum Festival auf, sondern als mitgehende Praxis inmitten 
seiner Dynamiken und als ein Ermöglichungsort.

https://www.instagram.com/reel/DK1k9PLKu-P/


41;  40; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz

27	 Hahn; Bachmann, Festivalseelsorge als neuer 
Topos kategorialer Seelsorge, 272.
28	 Ebd., 274f.
29	 Eckert, Warum wir unsere Post-Festival-
Depression zulassen sollten.
30	 Vgl. ebd.
31	 Psychologie heute.

24	 Gutiérrez, Nachfolge Jesu und Option für die 
Armen, 41.
25	 Nauer, Seelsorge. Sorge um die Seele, 188.
26	 Vgl. Prkačin, ‚Auf das Hören hören‘, 58, 161, 
214, 245.

Fragen zu präsentieren, sondern zuzuhören,[…].“27 In der Stille zeigt sich eine 
Dimension des Widerfahrnisses, die nicht planbar ist. Sie fordert die Pastoral 
nicht zur Strategie, sondern zur Haltung heraus, zur absichtslosen Aufmerksam-
keit, zur Unterbrechung des eigenen Redens, zum Risiko des Hörens. Bis hin, 
dass der Festivalseelsorge eine synodale Grundhaltung eigen ist, „nämlich die 
des Hin-Hörens, die eine Evangelisation im Sinne des II. Vatikanums möglich 
macht: mit und durch die Menschen da draußen das Evangelium vertiefter zu er-
schließen. Kirche versteht sich hier als Lernende an den Orten, wo Menschen von 
ihren je eigenen Lebensrealitäten und den damit zusammenhängenden Anliegen 
erzählen.“28

Die Dissonanz zwischen Festival und Stille ist also nur auf den ersten Blick eine. 
Bei genauerer Betrachtung erweist sich das Nebeneinander von Lärm und Stille 
als ein Miteinander und elementarer Bestandteil der Festivalerfahrung. Vielleicht 
liegt genau darin das Potenzial: Im Wechselspiel und im Dazwischen von Laut 
und Leise, von Außen und Innen, von Ekstase und Kontemplation entsteht eine 
Erfahrungsdichte, die in keiner Skala messbar ist – aber hörbar, fühlbar und er-
innerbar bleibt.

Post-Festival: Wenn die Stille reinkickt

Nicht zu unterschätzen ist die Stille nach dem Festivalerlebnis. Kaum sind die 
letzten Klänge verklungen, beginnt sich ein Zustand der Stille auszubreiten, 
welcher meist bis zuhause vom Nachrauschen der letzten Sounds in den Ohren 
begleitet wird. Mit fortschreitender Zeit nach dem letzten musikalischen Impuls 
gewinnt die Stille an Präsenz. Der Kontrast zur zuvor erlebten Verdichtung ist 
abrupt: Auf den Ausnahmezustand folgt eine spürbare Leere, sowohl auditiv als 
auch physisch und emotional. Diese Leere wird vielfach als postfestivaler „Emo-
Kater“ beschrieben; ein Phänomen, das sowohl durch Substanzkonsum als auch 
durch die emotionale Überreizung intensiviert werden kann.

Psychologisch lässt sich das Phänomen auch als eine Form der „Post-Festival-
Depression“29 beschreiben. Das Hochgefühl der kollektiven Ekstase weicht einer 
melancholischen Ernüchterung. Die Welt, eben noch bunt und chaotisch, wirkt 
nun (wieder) grau und steril. Der eben noch empfundene „Glücksrausch“ wird zu 
einer temporären depressiven Stimmung.30

Und doch ist genau dieses Gefühl der Leere, dieser Kontrast, auch eine Chance. 
Die Rückkehr in die Stille ermöglicht eine Phase der Regeneration. Neuro-
wissenschaftliche Studien zeigen: Stille fördert die Aktivierung des sogenannten 
Default-Mode-Netzwerks im Gehirn – ein Zustand, in dem Erinnerungen ver-
arbeitet, Emotionen reguliert und kreative Prozesse angestoßen werden. Stille ist 
somit kein bloßes Fehlen von Geräuschen, sondern ein aktiver Zustand der neuro-
nalen Selbstverarbeitung und fördert somit „persönliche Transformation und 
Wachstum“31. „Das Gehirn benötigt Phasen der Ruhe, um Informationen zu ver-
arbeiten und im Langzeitgedächtnis zu speichern. In Momenten der Stille ist das 

zeit vom Alltag öffnen sie Resonanz-
räume, die spirituelle Tiefenschichten 
berühren können. Pastoraltheologisch 
lassen sich solche Orte daher nicht 

ignorieren, sondern verlangen nach einer Wahrnehmung jenseits traditioneller 
Kirchenräume. Eine hörende und begleitende Präsenz, die nicht missioniert, 
sondern Resonanz ermöglicht, kann hier neue Zugänge eröffnen.

Stille in diesem Kontext ist kein bloßes Gegenbild zum Lärm und nicht das Ende 
der Rede, sondern ein Möglichkeitsraum für Einkehr und ein Modus der Auf-
merksamkeit. Wo kirchliche Praxis solche Räume eröffnet, kann sie Resonanz-

möglichkeiten schaffen. Seelsorgliche 
Angebote auf Festivals gewinnen dort 
an Plausibilität, wo sie nicht belehren, 
sondern begleiten, nicht verkünden, 
sondern Resonanz ermöglichen, wo 
sie nicht alles mit Worten überformt, 
sondern symbolische Räume schafft, 
in denen Menschen sich selbst wieder 

hören können. Hier findet sich auch die Differenzierung von „missionarisch“ und 
„missionierend“ wieder. Statt einer aktiv-missionierenden Erwartungshaltung 
der Bekehrung von Festivalbesucher:innen zum christlichen Glauben geht es 
vielmehr um die missionarische Grundhaltung der Festivalseelsorger:innen, die 
durch ihr jeweiliges Christ:in-Sein als Motivationsbasis im Hintergrund steckt 
und im Kontext von 1 Petr 3,15f. Rede und Antwort stehen können, sofern dies 
gefragt ist.

Damit einhergehend stellt das Hören eine Verknüpfung zwischen Stille, Lärm 
und (Festival-)Seelsorge dar. Es braucht das Schweigen, „um ein Wort hören zu 
können, das um Gehör ringt.“24 Das Hören ist der notwendige Folgeschritt des 
Schweigens in der Seelsorge, wenn sie sich als Unterstützung versteht, Menschen 
„einen Weg in die eigene Tiefe zu bahnen, in sich selbst hineinzuspüren in die 
eigene Stille zu hören, um für die Anwesenheit und die Sprache Gottes hell-
hörig zu werden.“25 Das Hören kann die Fremdheit und Andersartigkeit zwischen 
Seelsorger:innen und seinem:ihrem Gegenüber zwar nicht überwinden, lässt 
ihn:sie jedoch zu Wort kommen, ihm:ihr einen Zugang zu sich selbst und den 
eigenen aktuellen und akuten Bedürfnissen zu ermöglichen und somit eine 
Haltung der Aufmerksamkeit und Achtsamkeit einzuüben, die handlungsfähig(er) 
macht und die Rückkehr ins Festivalgeschehen ermöglichen kann.26

Diese Form von Pastoral erkennt an, dass spirituelle Erfahrungen nicht allein 
im Sakralraum der Kirche geschehen. Sie entstehen ebenso in Momenten des 
Kontrollverlusts, im Taumel der Musik, im Nachklang eines berührenden Sets 
oder eben in der Stille danach. Seelsorge auf Festivals nimmt diese Resonanz-
räume ernst, nicht um sie zu vereinnahmen, sondern um in ihnen präsent zu sein: 
als Ort des Rückzugs, als Gesprächspartnerin, als Begleitung im Jetzt. „Der Dienst 
der Festivalseelsorge besteht nicht darin, vorgefertigte Antworten auf mögliche 

Pastoraltheologisch lassen sich solche Orte daher nicht 
ignorieren, sondern verlangen nach einer Wahrnehmung 
jenseits traditioneller Kirchenräume.

Seelsorgliche Angebote auf Festivals gewinnen dort an 
Plausibilität, wo sie nicht belehren, sondern begleiten, 
nicht verkünden, sondern Resonanz ermöglichen, wo sie 
nicht alles mit Worten überformt, sondern symbolische 
Räume schafft, in denen Menschen sich selbst wieder 
hören können.



43;  42; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille – eine Dissonanz

32	  Ebd.
33	 Vgl. Kirchner, Eventgemeinschaften, 92, 129.

Katholische Kirche Österreich, Leitbild Festivalseelsorge. Für die Zwischen-
töne des Lebens, auf: https://festivalseelsorge.at/wp-content/uploads/
sites/6/2024/02/Festivalseelsorge-Leitbild.pdf (zuletzt abgerufen am: 
06.06.25).

Leipold, Andreas, Die Feier der Kirchenfeste. Beitrag zu einer theologischen 
Festtheorie, Göttingen 2005.

Morat, Daniel; Ziemer, Hansjakob (Hrsg.), Handbuch Sound. Geschichte – Be-
griffe – Ansätze, Stuttgart 2018, 218.

Näumann, Klaus, Weltmusikfestivals und Festivalisierung der Weltmusik, 204-
212, in: Leggewie, Claus; Meyer, Erik, Global Pop: Das Buch Zur Welt-
musik, Stuttgart 2017, 204.

Neijenhuis, Jörg, Feste und Feiern. Eine theologische Theorie, Leipzig 2012.

Open Flair Gottesdienst und Oase der Stille, auf: https://www.open-flair.de/
news/996-open-flair-gottesdienst-und-oase-der-stille (zuletzt abgerufen 
am: 30.05.25).

Prkačin, Elisa, ‚Auf das Hören hören‘. Überlegungen zu einer hörenden Pastoral 
im Horizont einer responsiven Phänomenologie, Münster 2023.

Psychologie heute. Aktuelle Informationen rund um die faszinierende Welt 
der Psychologie, Die heilende Kraft der Stille: Warum sie so wichtig für 
die Psyche ist, auf: https://psychologie-heute.info/stress-ueberlastung/
die-heilende-kraft-der-stille-warum-sie-so-wichtig-fuer-die-psyche-ist/ 
(zuletzt abgerufen am: 21.05.25).

Rock am Ring. Allgemeine Camping- und Ticketinfo, auf: https://www.rock-
am-ring.com/info/s4f9b--camping-and-ticketinfo (zuletzt abgerufen am: 
03.06.25).

Gehirn besonders effektiv darin, Erlebtes zu verarbeiten und zu konsolidieren.“32 
In der Rückzugszeit nach einem Festival wirken Körper und Geist daran, das Er-
lebte zu integrieren. Dabei kann der Kontrast zwischen der entgrenzten, offenen 
Festivalwelt und der engen, begrenzten Welt der eigenen vier Wände fast be-
klemmend sein. Durch die körperliche und mentale Grenzerfahrung des Festivals 
entsteht eine Transformation und die Notwendigkeit einer Wiedereingliederung 
in den Alltag.33

Der Umgang der Besucher:innen mit dem postfestivalen Erleben liegt in ihrer 
eigenen Verantwortung. Die Festivalseelsorge versteht sich nicht als Einrichtung 
zur langfristigen Begleitung, sondern als spontane, anonyme und kurzzeitige An-
laufstelle. Gleichwohl verweist sie bei Bedarf auf weiterführende Unterstützungs-
angebote in der Region und ist hierfür meist gut vernetzt und vorbereitet. Offen 
bleibt, inwiefern die Erfahrung mit der Festivalseelsorge das Verständnis von 
Kirche und Glaube beeinflusst. Festzuhalten ist, dass das Angebot angenommen 
wird und positive Resonanz erfährt. Überdies wächst das Interesse an spirituellen 
und stillen Räumen auch außerhalb herkömmlicher Musikfestivals. So wurden 
etwa beim „EURO 2024 Festival Berlin“ eigens ein „Quiet Room“ und ein „Prayer 
Room“ eingerichtet. Auch Filmfestivals wie die Berlinale bieten potenzielle An-
knüpfungspunkte für kontextsensitiv gestaltete pastorale Angebote.
Diese Entwicklungen verdeutlichen, dass Seelsorge im Eventkontext neue 
Formen religiöser Präsenz erprobt und damit einen relevanten Beitrag zur zeit-
gemäßen kirchlichen Praxis leistet.

Literatur

Dezibel-Skala: Gefühlte Lautstärke messbar machen, auf: https://www.akustik-
form.ch/raumakustik/dezibel-skala (zuletzt abgerufen am: 06.06.25).

Die Parookaville Campsite, auf: https://www.parookaville.com/de/experience/
campsite (zuletzt abgerufen am: 30.05.25).

Eckert, Till, Warum wir unsere Post-Festival-Depression zulassen sollten, auf: 
https://www.zeit.de/zett/2016-06/post-festival-depression-warum-wir-sie-
zulassen-sollten (zuletzt abgerufen am: 06.06.25).

Fuchs, Ottmar, Beschleunigung aus der Perspektive eschatologischer Zeit-
pastoral. Theologische Aspekte von Entfremdung und Resonanz, in: 
Kläden, Tobias; Schüßler, Michael (Hg.), Zu schnell für Gott? Theo-
logische Kontroversen zu Beschleunigung und Resonanz, 2017, 115-152.

Hahn, Julia; Bachmann, Claude, Festivalseelsorge als neuer Topos kate-
gorialer Seelsorge, in: Zeitschrift für Pastoraltheologie, Wer ist WIR? 
Fragmentarität in Gesellschaft, Kirche und Pastoraltheologie, Bd. 44 Nr. 2 
(2024), 265-278.

https://festivalseelsorge.at/wp-content/uploads/sites/6/2024/02/Festivalseelsorge-Leitbild.pdf
https://festivalseelsorge.at/wp-content/uploads/sites/6/2024/02/Festivalseelsorge-Leitbild.pdf
https://www.open-flair.de/news/996-open-flair-gottesdienst-und-oase-der-stille
https://www.open-flair.de/news/996-open-flair-gottesdienst-und-oase-der-stille
https://psychologie-heute.info/stress-ueberlastung/die-heilende-kraft-der-stille-warum-sie-so-wichtig-fuer-die-psyche-ist/
https://psychologie-heute.info/stress-ueberlastung/die-heilende-kraft-der-stille-warum-sie-so-wichtig-fuer-die-psyche-ist/
https://www.rock-am-ring.com/info/s4f9b--camping-and-ticketinfo
https://www.rock-am-ring.com/info/s4f9b--camping-and-ticketinfo
https://www.akustikform.ch/raumakustik/dezibel-skala
https://www.akustikform.ch/raumakustik/dezibel-skala
https://www.parookaville.com/de/experience/campsite
https://www.parookaville.com/de/experience/campsite
https://www.zeit.de/zett/2016-06/post-festival-depression-warum-wir-sie-zulassen-sollten
https://www.zeit.de/zett/2016-06/post-festival-depression-warum-wir-sie-zulassen-sollten


45;  44; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

1	  Vgl. Dodds und W. Butler, Overtourism. 
2	  Vgl. Online: stillefinden.org.  

Anna-Lena Jahn
MA in Religion-Wirtschaft-Politik, Theologische Hochschule Chur, Mitarbeiterin 
im Forschungsprojekt „Religion-Kultur-Tourismus“; Doktorandin Universität 
Luzern

Stille an Orten des 
(Massen)tourismus

In Anbetracht der zunehmenden Geschwindig-
keit des touristischen Geschehens ist es notwendig, 
die Frage der Vereinbarkeit von Stille und Touris-
mus zu erörtern. In diesem Zusammenhang bieten 
die Phänomene von Slow Tourism und Slow Travel 
interessante Ansatzpunkte. Anhand zweier Fall-
beispiele aus der Schweiz wird der Frage nach 
modernem Tourismus und Stille nachgegangen.

Als ich vergangenes Jahr einen Wochenend-Kurztrip in die dänische Hauptstadt 
Kopenhagen machte, wurde ich überraschenderweise inmitten eines touristischen 
Hotspots an die Bedeutung der Stille erinnert. Direkt beim Eingang der be-
rühmten Frederikskirche im Stadtzentrum wies ein Schild die Besucher:innen 
darauf hin, das Handy bewusst in der Tasche zu lassen und sich einige Minuten 
Zeit zu nehmen, still in der Kirche zu verweilen. Ich folgte dem Rat und stellte 
fest, dass durch die bewusste Wahrnehmung der Stille mein touristisches Erlebnis 
des Kirchenraums verlangsamt und intensiviert wurde. Mit neuer Energie, die ich 
durch das Innehalten und den Moment der Ruhe gewonnen hatte, trat ich wieder 
in das wuselige Stadtgeschehen hinaus. 

Das Innehalten und das bewusste Kultivieren von Stille geht in schnelllebigen 
Reiseaktivitäten vielfach verloren. Der heutige Tourismus scheint auf dem 
künstlichen Erschaffen von Superlativen zu basieren und folgt einem stark 
kompetitiven Marktgeschehen. Gleichzeitig verhalten sich die steigenden Touris-
muszahlen widersprüchlich zur Notwendigkeit von mehr ökologischer und 
sozialer Nachhaltigkeit. Auch in den breiten Medien wird über Tourismus zu-
nehmend negativ berichtet. Phänomene wie Overtourism und die dadurch aus-
gelösten Negativfolgen für die ortsansässige Bevölkerung stehen im Zentrum der 
Berichterstattung.1 Dies wirft zwangsläufig die Frage auf, ob die Thematik der 
Stille im gegenwärtigen touristischen Diskurs noch von Relevanz ist. 
Der obige kurze Erfahrungsbericht würde für eine anhaltende Bedeutung 
sprechen. Hinzu kommt, dass, wie so oft bei gesellschaftlichen Entwicklungen, 
zu einem stattfindenden Trend auch ein dazugehöriger Gegentrend entsteht. So 
kann beobachtet werden, dass den touristischen Angeboten, die sich durch immer 
schnellere und beeindruckendere Erlebnisse auszeichnen, Aktivitäten gegenüber-
gestellt werden, die sich auf Achtsamkeit und Stille konzentrieren. Viele dieser 
entschleunigenden Themen fallen in das breite Feld des spirituellen und religiösen 
Tourismus. Konkret sind damit unterschiedlichste touristische Aktivitäten wie 
Pilgern, Besuche von religiösen Stätten oder Angebote in Klöstern gemeint.2

Im folgenden Beitrag wird zunächst ein kurzer Überblick über das Wesen des 
Tourismus sowie dessen momentane Entwicklungen gegeben und dabei ein be-
sonderer Fokus auf die touristische Sparte von Slow Tourism und Slow Travel 
gelegt. Darauffolgend wird die Suche nach Stille in einem touristischen Um-
feld anhand zweier Beispiele aus der Schweiz genauer in den Blick genommen. 
Zum einen wird die touristische Erfahrung von Stille im abgelegenen Kloster St. 
Johann in Müstair im Kanton Graubünden beleuchtet, zum anderen der berühmte 
Wallfahrtsort und das dazugehörige Kloster Einsiedeln im Kanton Schwyz be-
trachtet. Die beiden Klöster verfügen über unterschiedliche Voraussetzungen zur 
Thematik der Stille und bieten somit einen geeigneten Einstieg in das Themenfeld 
„Stille an Orten des (Massen)tourismus“. 

http://stillefinden.org


47;  46; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

8	  UNWTO, Glossary of tourism terms. 
9	  Vgl. ebd. Anm. 3, S. 32. 
10	 Vgl. online: Tourismus-Trends 2025. 
11	 TNMT ist ein Projekt, welches das 
interdisziplinäre Forschungsfeld des Lufthansa 
Innovation Hub repräsentiert. 
12	 Vgl. Dobravsky, What will define the travel 
industry in 2025?

3	  Vgl. Beelitz und Pfister, Tourismusphilosophie, 
S. 14-19. 
4	  Vgl. Mundt, T§homas Cook, S. 137. 
5	  Vgl. Graburn, The Anthropology of Tourism, S. 
11. 
6	  Gleissner, Stille als Chance?
7	  Vgl. ebd. Anm. 3, S. 18. 

Tourism is a social, cultural and economic phenomenon which entails the 
movement of people to countries or places outside their usual environment 
for personal or business/professional purposes. These people are called vis-
itors (which may be either tourists or excursionists; residents or non-res-
idents) and tourism has to do with their activities, some of which involve 
tourism expenditure.8

Die Definition arbeitet drei wesentliche Merkmale des sozialen, kulturellen und 
wirtschaftlichen Phänomens Tourismus heraus. Erstens reisen die Tourist:innen 
an einen anderen Ort und verlassen somit ihr gewöhnliches Umfeld. Die 
Motivation für diese Reise kann in persönlichen aber auch in arbeitstechnischen 
Gründen liegen. Zweitens werden Tourist:innen als Besuchende charakterisiert, 
wobei auch Tagesausflügler:innen in diese Kategorie fallen. Drittens üben die 
Tourist:innen bestimmte Aktivitäten vor Ort aus und „erleben“ dadurch die be-
suchte Destination. Der letzte Punkt wird mit finanziellen Ausgaben in Ver-
bindung gebracht und hebt die wirtschaftliche Bedeutung des Tourismus hervor. 
Beachtenswert ist der dritte Punkt, welcher die Interaktion vor Ort hervorhebt. 
Auch Beelitz und Pfister betonen, dass die reisende Person Kontakt mit dem 
Aussen, mit dem Anderen sucht.9 Ein wesentlicher Aspekt des Tourismus ist 

demnach die Erfahrung und das aktive 
Erleben, das auf einer Reise im Vorder-
grund steht. Während der Covid-19 
Pandemie wurde die Wichtigkeit 
dieses Elementes besonders sichtbar. 

Virtuelle Rundgänge von touristischen Hotspots und digitale Erlebnisse mit-
hilfe von Augmented Reality sollten einen Ersatz für das reale Reisen darstellen, 
welches aufgrund von nationalen und internationalen Einschränkungen nicht 
mehr möglich war. Schnell wurde deutlich, dass die physische Reise nur schwer 
ersetzt werden kann und aktuelle Zahlen verdeutlichen, dass der Wirtschafts-
sektor Tourismus weiterhin stark wächst und die Besucher:innenzahlen an vielen 
Orten das Vor-Corona-Niveau erreichen und teilweise sogar übertroffen haben.10 

Touristische Trends: Zwischen Erlebnis und Ent-
schleunigung 

Der heutige Tourismus zeichnet sich vor allem durch seine Diversifizierung und 
Nischenbildung aus. Ein interessanter Trend, welcher von TNMT (Travel and 
Mobility Tech)11 herausgearbeitet wurde, ist der Bereich des Transformational 
Travels.12 Bei diesem Trend handelt es sich um die in der Gesellschaft zu be-
obachtende Entwicklung hin zu einer Verbesserung des Selbst betreffend Körper, 
Geist und Seele. Der Wunsch nach einer inneren Verwandlung lässt sich auch in 
der Nachfrage und im Angebot von touristischen Aktivitäten wiederfinden. Ein 
Beispiel dafür ist der sogenannte Sober Tourism, welcher sich ähnlich wie schon 
Thomas Cook im 19. Jahrhundert auf Nüchternheit bzw. Abstinenz konzentriert. 
Bei dieser Art von Tourismus geht es aber nicht nur um die Abwesenheit von 
Alkohol oder anderen Substanzen, sondern auch um das Erschaffen einer mentalen 

Eine kurze Geschichte des Tourismus und die Bedeutung 
der Stille 

Tourismus als eine Form des Reisens und der Mobilität war laut der Tourismus-
wissenschaftlerin Julia Beelitz schon immer da. So erkennen Beelitz und Pfister 
in ihrer Tourismusphilosophie bereits in den frühen Hochkulturen Formen von 
touristischer Mobilität. Als illustrierendes Beispiel werden die Ägypter der Antike 
aufgeführt, die zu bedeutenden Bauwerken wie der Sphinx reisten. Aber auch die 
Griechen nahmen den Weg zur Weissagungsstätte in Delphi auf sich, um das Orakel 
zu konsultieren. Schon damals waren also heilige Stätten ein Hauptreiseziel von 
privilegierten Individuen und Personen aus der Oberschicht. Die breite Masse der 
Bevölkerung konnte sich eine solche Reise nicht leisten. Eine Demokratisierung 
des Reisens und dementsprechend die Zugänglichkeit zum Tourismus für grosse 
Teile der Bevölkerung fand erst im 19. Jahrhundert statt. Insbesondere das Jahr 
1841 ist für diese Entwicklung bedeutsam, da in diesem Jahr die erste Pauschal-
reise des Unternehmers und Baptisten Thomas Cook durchgeführt wurde. 3  Der 
überzeugte Abstinenzler Cook wollte sich mit der Einführung solcher günstiger 
Reiseangebote nicht nur als wohltätig erweisen, sondern verfolgte auch christ-
lich und sozial geprägte Ziele. Insbesondere ärmeren Menschen wollte Cook 
durch die organisierte Reise eine Alternative zum Alkoholkonsum bieten und 
ihnen somit eine andere Freizeitbeschäftigung ermöglichen. Gleichzeitig sollte 
in diesem Kontext das Gedankengut der Abstinenzbewegung verbreitet werden.4

Erneut lässt sich beobachten, dass auch bei dieser späteren Ausprägung der 
touristischen Reise, religiöse Motive im Vordergrund standen. Zeitgleich be-
schreibt diese erste Form einer Pauschalreise einen zentralen Gedanken des 

Tourismus: der Unterbruch des Alltags 
und der dadurch hergestellte Gegen-
satz zu unserem alltäglichen Leben.5  
Die Stille wiederum, so schreibt Leyla 
Gleissner, kann in der Philosophie als 

„ein […] Einschnitt im anonymen Fluss der Zeit“ gesehen werden.6 Der Touris-
mus und die Stille können also parallel verstanden werden, als eine Unterbrechung 
des Gewöhnlichen. 

Ab dem 20. Jahrhundert wird dann von der Blütezeit des Tourismus gesprochen, 
welche bis heute anhält und insbesondere durch den technischen Fortschritt be-
deutende Weiterentwicklungen mit sich brachte.7 

Das heutige Phänomen des Tourismus 

Obwohl sich die heutige Tourismusbranche zunehmend differenziert zeigt, sind 
Elemente vorhanden, welche den unterschiedlichen Tourismusformen gemein 
sind. 
Eine der treffendsten Definitionen für das Phänomen „Tourismus“ lässt sich bei 
der Tourismusorganisation der Vereinten Nationen, der UN Tourism (ehemals 
UNWTO) finden: 

Der Tourismus und die Stille können also parallel ver-
standen werden, als eine Unterbrechung des Gewöhn-
lichen.

Der Wunsch nach einer inneren Verwandlung lässt sich 
auch in der Nachfrage und im Angebot von touristischen 
Aktivitäten wiederfinden.



49;  48; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

13	 Siehe dazu auch die Ausführungen im Artikel: 
Cebulj Christian/Jahn, Anna-Lena: Räume, Ruhe, 
Rituale. Chancen kirchlicher Präsenz im Tourismus, 
in: Diakonia 56 (2/2025) 74-81.  
14	 Vgl. Klarin et al., Time to transform the way we 
travel?
15	 Ebd. 7.

16	 Vgl. online: Muestair.ch 

In einem touristischen Kontext kann Ruhe als ein Merkmal eines Ortes betrachtet 
werden, der für seine Abgeschiedenheit und Stille bekannt ist. Dies bedeutet, dass 
die Geräuschkulisse an diesem Ort als gering oder nicht vorhanden beschrieben 
werden kann. Ruhe oder ein Gefühl der Stille kann aber auch eine innere Wahr-
nehmung meinen oder die Art und Weise beschreiben, mit welcher Tourist:innen 
unterwegs sind. Um die Thematik von Ruhe und Stille im Rahmen des Touris-
mus besser verstehen zu können, wird einerseits ein Ort betrachtet, der objektiv 
gesehen ruhig ist und in einem abgelegenen Tal der Schweiz liegt. Andererseits 
ist die Analyse eines Ortes von Relevanz, der einiges an externer Lärmbelastung 
aufweist, aber dennoch Momente der Stille ermöglicht.  

Kloster St. Johann in Müstair als ein Ort der Stille 

Das Kloster aus dem 8. Jahrhundert liegt im Schweizer Kanton Graubünden im 
abgelegenen Münstertal an der Grenze zwischen dem Engadin und Südtirol.16 
Der Konvent setzt sich heute aus acht Nonnen zusammen, die dem Benediktiner-
orden angehören. Seit dem 12. Jahrhundert handelt es sich um eine reine Frauen-
gemeinschaft, deren Leben durch die Benediktsregel geprägt ist und in dessen 
Fokus die Bescheidenheit steht. Der Klosterkomplex St. Johann gilt als eine der 
wichtigsten und bekanntesten Sehenswürdigkeiten im Val Müstair und wurde im 
Jahr 1983 als UNESCO Welterbe ausgezeichnet. Grund für die Verleihung dieses 
Labels ist unter anderem der gut erhaltene Freskenzyklus aus dem Frühmittelalter 
in der Klosterkirche. Zu der Klosteranlage gehört auch ein Museum, welches die 
Geschichte des Klosters erzählt. Gemäss einer Legende soll der Grundstein des 
Klosters von Karl dem Grossen selbst gelegt worden sein. Der frisch gekrönte 
König der Langobarden geriet in einen Schneesturm auf dem nahe gelegenen 

Klarheit, einer inneren Ordnung. Eine weitere Möglichkeit, zu mentaler Klarheit 
zu kommen und sich vom lärmenden Alltag in der Urlaubszeit zu distanzieren, 
ist das bewusste Aufsuchen und das Praktizieren der Stille. Im Zusammenhang 
mit Ruhe und Stille sollen zwei interessante touristische Phänomene hervor-
gehoben werden: Slow Tourism und Slow Travel.13 Das Phänomen des Slow 
Tourism zeichnet sich dadurch aus, dass ein bewusst langsameres Reisetempo 
gewählt wird. Dadurch werden auch positive Auswirkungen auf die ökologische 
und sozio-kulturelle Nachhaltigkeit erwartet. Demgegenüber fokussiert sich Slow 
Travel stärker auf die Art des Reisens und stellt eine möglichst umweltfreundliche 
Reiseform in den Mittelpunkt. Ziel dabei ist es, die CO2-Emissionen möglichst 
gering zu halten. Damit verbunden sind längere Aufenthaltsdauern an einem Ort 
und möglicherweise eine vertiefte Auseinandersetzung mit der Destination, in 
der man sich aufhält.14 Insbesondere die als Slow Tourism bezeichnete Reiseform 
kontrastiert mit dem modernen Alltag, der durch eine beschleunigte Abfolge von 
Ereignissen gekennzeichnet ist. Im Gegensatz dazu betont die genannte Reise-
form eine bewusste Verlangsamung des Geschehens. Eine in Spanien durch-
geführte Studie zeigte, dass eine grössere touristische Zufriedenheit bei längeren 
Aufenthalten im Rahmen von Slow Tourism ausgelöst wird. Die Autor:innen sch-
reiben: „… slow tourism is expected to foster tourists‘ attachment to specific 
places, by allowing them more time to explore and experience local cultures at a 
slower pace.“15 

Es wird deutlich, dass die beiden Begriffe Slow Tourism und Slow Travel nicht ein-
deutig voneinander trennbar sind und sich überschneidende Themen beinhalten. 

Die bereits mehrmals thematisierte Praxis der Entschleunigung muss nun aber in 
Beziehung zur Thematik der Stille gesetzt werden. Somit stellt sich die Frage, in-
wiefern Verlangsamung und Ruhe miteinander in Verbindung stehen. 
Der Begriff Verlangsamung beschreibt zunächst die Reduktion der Geschwindig-
keit, mit welcher eine Tätigkeit oder eine Bewegung ausgeführt wird. Ver-
langsamung stellt demnach das Gegenteil der Beschleunigung dar. In diesem 
Kontext könnte von der Quantität einer Tätigkeit gesprochen werden. Aus 
einer pragmatischen Perspektive beschreibt die Geschwindigkeit die Menge an 
Dingen, die in einer bestimmten Zeit geleistet oder vollbracht werden. Bei der 
Verlangsamung entscheidet man sich bewusst dazu, diese Menge zu verringern, 
d.h. weniger Bewegungen auszuführen oder eine geringere Anzahl an Aufgaben 
zu erfüllen. Interessant wird es, wenn der Begriff der Ruhe betrachtet und überlegt 
wird, welche Funktion die Ruhe oder Stille in diesem Gedankengang einnehmen. 
In der vorliegenden Überlegung wird die Ruhe als Qualität erfasst, die bei einer 
reduzierten Quantität, also bei einer bewussten Verlangsamung eintreten kann. 
Die qualitative Komponente der Ruhe beschreibt demnach die Ausführung einer 
Aktivität, das Wie. Die Dichotomie zwischen Quantität und Qualität ist jedoch 
kein Entweder-oder-Szenario, denn die Erfahrung zeigt, dass auch Dinge, die 
mit hoher Geschwindigkeit ausgeführt werden, die Qualität der Ruhe beinhalten 
können. Es besteht jedoch die Möglichkeit, dass eine Verlangsamung die Aus-
breitung eines Zustandes der Ruhe begünstigen kann. 

http://Muestair.ch


51;  50; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

17	 Vgl. online: Kloster-Einsiedeln.ch 

licht. Aber auch Personen, die auf der Durchreise waren und nur einen kurzen 
Zwischenstopp beim Kloster einlegen, nehmen die Ruhe und Friedlichkeit wahr. 
Das Kloster St. Johann in Müstair ist durch den abgelegenen Standort und die es 
umgebende Berglandschaft ein Ort, der Stille mühelos zugänglich macht. 

Von der Einsiedelei zum heutigen Wallfahrtsort

Ein starker Kontrast zu dem ruhigen Kloster St. Johann in Müstair lässt sich im 
Kloster Einsiedeln finden, welches zu den bekanntesten sakralen Gebäuden in der 
Schweiz gehört. Die imposante Klosteranlage ist der grösste schweizerische Wall-
fahrtsort und liegt in der Gemeinde Einsiedeln im Kanton Schwyz. Gegründet 
wurde das Kloster im 9. Jahrhundert durch den heiligen Meinrad, welcher im Jahr 
835 eine Einsiedelei an dem Ort errichtete, wo sich die heutige Gnadenkapelle 
befindet.17 

Der Mönch Meinrad versuchte hier einen Ort der Kontemplation zu schaffen, 
einen Raum, in dem er zurückgezogen und in Stille leben konnte. 26 Jahre später, 
im Jahr 861 wird der Einsiedlermönch jedoch ermordet. Die Ermordung wird als 
Martyrium interpretiert, das für den Glauben dargebracht wurde. Infolgedessen 
erhält der Mönch den Status eines Märtyrers und der Ort wird als „heiliger Ort“ 
betrachtet, an dem eine Begegnung mit Gott möglich ist. Dies führt dazu, dass 
sich verschiedene Einsiedler für kürzere oder längere Zeit an dem Ort des heiligen 
Meinrads niederlassen. Im Jahr 934 ist es dann Domprobst Eberhard, welcher sich 
vom heiligen Meinrad und dessen Lebensweise inspiriert fühlt, seine persönliche 
Aufgabe und die Weiterführung dieses Ortes aber in der Bildung einer Kloster-
gemeinschaft erkennt. Dementsprechend gründet er ein Kloster, dessen Lebens-
weise sich nach der benediktinischen Regel richtet. 
Die lange Tradition der Wallfahrten zum Kloster Einsiedeln nimmt ihren Anfang 
ursprünglich in der Legende der sogenannten Engelweihe. Die Legende besagt, 
dass am 14. September im Jahr 948 Jesus Christus selbst unter Anwesenheit zahl-
reicher Engel und Heiliger die ehemalige Einsiedler-Kapelle seiner Mutter Maria 
geweiht haben soll. 
Im Hochmittelalter entwickelte sich Einsiedeln zu einem Marienwallfahrtsort. 
Die mittelalterliche Klosteranlage wurde aber mit voranschreitender Zeit zu klein 
für die wachsende Ordensgemeinschaft und so wurde im Jahr 1704 der Grund-
stein für den Neubau des Klosters gelegt, welcher insgesamt zehn Jahre dauerte 
und den heute sichtbaren barocken Klosterkomplex hervorbrachte. Ende des 19. 
Jahrhunderts erlebte die Wallfahrt nach Einsiedeln einen starken Zuwachs durch 
die Eisenbahn und die damit verbundene einfachere Erreichbarkeit des Ortes. 
Heute leben um die 40 Mönche im Kloster Einsiedeln nach der Regel des heiligen 
Benedikts. Für Klöster, die sich nach der Benediktsregel richten, wie auch das 
Kloster St. Joahnn in Müstair, hat die Gastfreundschaft eine lange Tradition. Die 
Bedeutung der Gäste wird im Kapitel 53, 1-2 der Benediktsregel hervorgehoben. 
Dort heisst es: 

Umbrailpass und stiftete als Dank, dass er diesen Sturm überlebte, das Kloster 
St. Johann. 

Der heutige Klosterkomplex zeichnet sich durch eine heterogene Struktur aus, die 
aus verschiedenen Bauetappen besteht. Das Kloster wurde nie gänzlich zerstört, 
jedoch sind im Laufe der Zeit einige Gebäudeteile verloren gegangen, während 
andere erweitert wurden. Demzufolge besteht die Klosterkirche und die Heilig-
kreuzkapelle aus der Gründerzeit im 8. Jahrhundert. Der markante Plantaturm ist 
aus dem 10. Jahrhundert und die Bischofsresidenz aus dem 11. Jahrhundert. Die 
besondere, abgeschiedene Lage des Klosters und die kleine Ordensgemeinschaft, 
welche in Klausur lebt, führen zu einem Klosterkomplex, der von Stille und Ruhe 
geprägt ist. 

Tourist:innen im Kloster St. Johann in Müstair 

Im Rahmen meiner Dissertationsarbeit an der Universität in Luzern habe ich im 
vergangenen Jahr 2024 qualitative Walking & Talking Interviews in und vor der 
Klosterkirche Müstair mit Tourist:innen geführt. Die in den geführten Interviews 
zentrale Fragestellung fokussiert sich auf die individuelle und subjektive Wahr-
nehmung des Kirchenraums durch die Augen von Tourist:innen. Auch die Thematik 
der Stille und der Ruhe wurde von verschiedenen Interviewteilnehmer:innen 
angesprochen. Innerhalb der Klosterkirche wurden durch die Proband:innen 
konkrete Aspekte im Raum als Orte der Stille benannt. Ein Beispiel dafür ist 
die Gnadenkapelle. Dabei handelt es sich um einen Raum, der sich neben dem 
Kirchenschiff befindet und auch explizit als ein Ort der Stille beschildert ist. Die 
auffallende barocke Architektur des Raumes bildet einen deutlichen Gegensatz zu 
dem romanischen Stil des übrigen Kirchenraums, der eine eher dunkle Atmosphäre 

erzeugt. Die weissen Wände und der 
helle Gesamteindruck verbinden die 
Interviewteilnehmer:innen mit Ruhe 
und lassen sie an ein Gefühl von 
Frieden und Besinnung denken. 
Die Gnadenkapelle veranschaulicht 
die Verbindung von äusserer Ruhe, 

d.h. der Abwesenheit von lauten Geräuschen und der möglichen inneren Er-
fahrung von Ruhe. Hinzu kommt, dass das gesamte Kloster von den Tourist:innen 
als sehr ruhig und aufgrund dessen auch als angenehm wahrgenommen wird. 
Die Reisenden beschreiben diese Erfahrung der Ruhe, als Eintauchen in eine 
andere Welt, wobei sie sich in der fremden Umgebung willkommen fühlen. Zwei 
der befragten Personen haben im Gästehaus des Klosters übernachtet, was auf 
einen längeren Aufenthalt im Kloster St. Johann in Müstair schliessen lässt. Ins-
besondere diese beiden Personen betonen den bewussten Kontrast zu ihrem all-
täglichen Leben und unterstreichen den Rückzug aus dem Alltag. Diese Auffällig-
keit in den Interviews spricht für die formulierte These bezüglich Slow Tourism, 
dass eine längere Aufenthaltsdauer zu einem intensiveren Reiseerlebnis führen 
kann und ein langsameres Reisetempo eine andere Erfahrung der Stille ermög-

Diese Auffälligkeit in den Interviews spricht für die These 
bezüglich Slow Tourism, dass eine längere Aufenthalts-
dauer zu einem intensiveren Reiseerlebnis führen kann 
und ein langsameres Reisetempo eine andere Erfahrung 
der Stille ermöglicht.

http://Kloster-Einsiedeln.ch


53;  52; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

strukturierte Klosteralltag trägt zur Schaffung einer Atmosphäre bei, in welcher 
die Besuchenden zu Ruhe kommen können. 

Ein Tag im Kloster Einsiedeln als Touristin 

Um mir selbst ein Bild des berühmten Klosters zu machen, reiste ich im ver-
gangenen Februar für einen Tag nach Einsiedeln. Es war ein ruhiger Freitag, an 
dem es in der Nacht und am Morgen einiges an Neuschnee gegeben hatte, was 
dazu führte, dass der frisch gefallene Schnee die Stille noch intensivierte. Ich 
hatte mit dem Wallfahrtspater Philipp Steiner einen Termin abgemacht, um mich 
über den Tourismus vor Ort, aber vor allem auch über die Stille zu unterhalten. 
Schon während des Gespräches wurde mir schnell klar, dass ich mir tatsächlich 
einen sehr ruhigen Tag für meinen Besuch ausgesucht hatte, da Februar der be-
sucher-schwächste Monat des Jahres im Kloster ist. In der Klosterkirche hielten 
sich nur wenige Leute auf, und obwohl die Stille von lauten Reinigungsgeräten 
durchbrochen wurde, war der gesamte Eindruck der Kirche ein friedlicher. 

Pater Philipp Steiner ist gleichzeitig auch der Verantwortliche für das Wallfahrts-
büro, in welchem zurzeit drei weitere Personen beschäftigt sind. Für ihn und auch 
für die Gemeinschaft als Ganzes ist es wichtig, dass es sich beim Kloster Ein-
siedeln um einen offenen Ort handelt. Ihnen ist bewusst, dass die Besucher:innen 
des Klosters teilweise mit religiösen Anliegen kommen, während andere die 
schöne Architektur anschauen möchten und sich vor allem aus kunsthistorischem 
Interesse auf den Weg nach Einsiedeln machen. Beide Motivationen sollen im 
Kloster genügend Raum finden. Da die Kapazität der Ordensgemeinschaft für 
die Anzahl der Besucher:innen nicht ausreicht, konzentrieren sich die Mönche in 
ihrer Betreuung aber vor allem auf die religiösen Tourist:innen, wie Pilger:innen 
oder Wallfahrer:innen. Besonders schön aber ist gemäss Pater Philipp, wenn 
zwischen den vielleicht säkular geprägten Tourist:innen und der Ordensgemein-
schaft eine zufällige Begegnung stattfindet, beispielsweise bei einem spontanen 
Erleben eines Gottesdienstes in der Klosterkirche. 

Die sehr individuell geprägte Suche nach Ruhe am Wallfahrtsort Einsiedeln sei 
teilweise herausfordernd für die Verantwortlichen und das Bedürfnis nach ab-
soluter Stille kann an diesem Ort nicht endgültig erfüllt werden. Zudem ist zu be-
rücksichtigen, dass die Ansprüche der Gäste, zu denen Tourist:innen, Pilger:innen 
und Wallfahrer:innen zählen, vielfältiger geworden sind. Sie stellen zum Teil sehr 
unterschiedliche Ansprüche an das Kloster Einsiedeln.

An einem verschneiten Tag im Februar ist es ausserordentlich ruhig im Kloster 
Einsiedeln und Momente der Stille sind einfach zu finden, aber wie sieht es in 
anderen Monaten aus? Gibt es auch Momente, wo es zu viele Tourist:innen vor 
Ort hat? Ein grundsätzliches Problem von zu vielen Besucher:innen sieht Pater 
Philipp Steiner zurzeit nicht. An Tagen, an welchen zusätzlich zum regulären 
Besuchendenstrom noch weitere überregionale oder kantonale Veranstaltungen 
in Einsiedeln stattfinden, kann die Infrastruktur mitunter überlastet sein, was in 

1 Alle Fremden, die kommen, 
sollen aufgenommen werden wie Christus; 
denn er wird sagen: 
„Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen.“ 
2 Allen erweise man die angemessene Ehre, 
besonders den Brüdern im Glauben und den Pilgern. 

Auf der offiziellen Website des Klosters werden für Besuchende verschiedene 
Optionen zur Übernachtung vorgestellt. Einerseits ist ein kurzer Gästeaufenthalt 
möglich, beispielsweise von Menschen, die pilgernd unterwegs sind und dabei nur 
eine Nacht im Kloster verbringen möchten. Andererseits kann ein längerer Gast-
aufenthalt geplant werden, wobei es für männliche Gäste auch die Möglichkeit 
gibt, am Tagesablauf der Ordensgemeinschaft teilzuhaben. Der rhythmisierte und 



55;  54; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

Klöster sind und bleiben auch in der heutigen Zeit Orte mit einer gewissen An-
ziehungskraft auf außenstehende Personen und werden teilweise als geheimnis-
volle Orte gesehen, die so ganz anders scheinen als der hektische Alltag. Wenn 
die Gäste im Kloster übernachten, dann haben sie die Möglichkeit, einen Ein-
blick in das Leben der Mönche zu bekommen. Mit einem Schmunzeln erzählt 
Pater Philipp Steiner, dass ihn die Leute oft als Person der Stille wahrnehmen, 
er sich aber manchmal gar nicht unbedingt so ruhig und gesammelt fühlt. Denn 
auch die Arbeit und der Alltag im Kloster sind nicht völlig losgelöst von den Ent-
wicklungen der modernen Gesellschaft und so spüren auch die Mönche vor Ort 
den schneller werdenden Rhythmus der Zeit oder kennen das Gefühl, gestresst 
oder gehetzt zu sein. Dennoch beschreibt er es als schön, dass die Besucher:innen 
einen Unterschied spüren vom gelebten Alltag in der Ordensgemeinschaft im 
Vergleich zu ihrem eigenen alltäglichen Leben, auch wenn die Differenz anders 
als gedacht ist.

Folglich findet sich das Kloster Einsiedeln einerseits mit Offenheit und dem damit 
einhergehenden Trubel, andererseits mit dem Bedürfnis und der Suche nach Stille 
konfrontiert. Pater Philipp Steiner sieht Stille aber nicht nur als die Abwesenheit 
von Lärm oder Geräuschen, sondern erkennt darin einen „gelebten Wert“. Die 
Stille soll zu einer Begegnung führen, optimalerweise die Präsenz Gottes erfahr-
bar machen. Die Stille muss und soll immer dem Leben dienen. Eine Kloster-
kirche jedoch, die jegliche Geräuschkulisse vermissen lässt, ist nicht mehr als 
lebendig zu betrachten. Sie ist zum Inbegriff der Endlichkeit geworden und hat 
keine Zukunft mehr. Die Stille ist ein essenzielles Element in der religiösen und 
spirituellen Praxis, stellt aber nicht den alleinigen Aspekt dar. Im Kloster Ein-
siedeln wechseln sich Momente der Stille mit Phasen des lauten Lebens ab. Diese 
beiden Aspekte ergänzen sich gegenseitig und schaffen ein untrennbares Gesamt-
erlebnis. So dreht sich das Leben im Kloster, aber auch das moderne Leben immer 
um beide Aspekte: Lärm und Stille, inneres Chaos und ruhige Klarheit. 

Die Suche nach Stille an Orten des (Massen)tourismus

Die obigen Ausführungen legen dar, dass die Stille bisweilen schwieriger und bis-
weilen einfacher zugänglich ist. Dies hängt jedoch in ihrem Kern mit der inneren 
Einstellung der Reisenden zusammen. Kirchen und Klöster haben die Möglich-
keit die beiden Komponenten der inneren und äusseren Ruhe miteinander zu ver-
binden, und es lässt sich erahnen, dass genau darin eines der grössten touristischen 
Potentiale religiöser Räume liegt. Die Suche nach Ruhe an touristischen Orten 
zeigt auf, dass eine touristische Reise auch eine Reise zu sich selbst werden kann, 
und die innere Verwandlung möglicherweise mit dem äusseren Ortswechsel zu-
sammenfällt. 
Die verschiedenen Erfahrungsberichte verdeutlichen, dass Stille an den ver-
schiedensten Orten zu finden ist, mitten in einem hektischen Städtetrip, in der 
Bündner Bergwelt oder am grössten Wallfahrtsort der Schweiz. 

der Bevölkerung von Einsiedeln zu negativen Reaktionen führen kann. Selbst in 
Zeiten, in denen die Zahl der Besuchenden hoch ist und sich viele Personen im 
und ums Kloster aufhalten, existieren Alternativen der Kontemplation oder der 
Nutzung des nahegelegenen Waldes. Spätestens in der Natur wird es ruhiger und 
ein persönlicher Moment der Stille wird möglich. 

Lebendige Stille im Kloster Einsiedeln

Die Anfrage zu der Thematik Stille im betriebsamen Kloster Einsiedeln kam für 
Pater Philipp Steiner zunächst überraschend, denn man müsse zugeben, dass es 

viele andere kirchliche und religiöse 
Orte in der Schweiz gibt, die von 
sich aus ruhiger sind als das Kloster 
in Einsiedeln. Dennoch werden von 
Seiten des Klosters verschiedene 

Massnahmen unternommen, die dabei helfen sollen, dem Bedürfnis nach Stille 
gerecht zu werden. In der Wallfahrtsaison sind Kirchenordner:innen tätig, deren 
Aufgabe darin besteht, die verschiedenen Besuchenden auf die einzuhaltende 
Stille während eines Gottesdienstes hinzuweisen. Darüber hinaus gibt es im 
Kloster weitere Räumlichkeiten, die zur Stille einladen. Der Wallfahrtspater nennt 
hier exemplarisch die Beichtkirche, die Magdalenakapelle und insbesondere die 
Unterkirche, welche in den 80er Jahren eingerichtet wurde und explizit für die 
Stille und das Gebet gedacht ist. Wenn Personen aktiv die Stille suchen, dann 
bestehen im grossen Kloster verschiedene Möglichkeiten, sich aus der trubeligen 
Kirche an einen ruhigeren Ort zurückzuziehen. 

Doch auch bei der Suche nach Stille im Kloster Einsiedeln ist die Reise-
geschwindigkeit von Bedeutung für die persönliche Erfahrung. Im Gespräch mit 
Pater Philipp Steiner wird deutlich, dass auch er in seinen Beobachtungen vor 
Ort die Verbindung von bewusster Entschleunigung und dem Eintreten von Stille 
sehen kann (vgl. dazu die obigen Ausführungen zu der Thematik Slow Tourism). 
Denn eigentlich beginnt die individuelle Suche nach Stille und Ruhe bereits zu 
Hause bzw. auf dem Weg nach Einsiedeln. Für die Besucher:innen des Klosters 
wäre es von Vorteil, sich während der Autofahrt oder Zugfahrt in Stille zu üben. 
Ein möglicher Ansatz wäre, auf Musik zu verzichten oder, wenn die Anreise 
mit mehreren Personen erfolgt, die verbale Kommunikation zu reduzieren. Die 
Idee einer religiösen und spirituellen Reise, auch wenn diese nur einen Tages-
ausflug beinhaltet, hat nicht nur mit der Destination, dem Kloster Einsiedeln zu 
tun, sondern auch mit dem inneren Weg, der zurückgelegt wird. Die Erfüllung 
eines spirituellen Bedürfnisses hat unter anderem mit der Person selbst zu tun 
und liegt ein stückweit in deren Eigenverantwortung. Eine weitere Möglichkeit, 
sich bewusst auf die Stille einzulassen und bereits mit einem Gefühl der Ruhe 
in Einsiedeln anzukommen, sieht Pater Philipp Steiner in der Option, einen Teil 
der Strecke zu Fuss auf einem Pilgerweg zurückzulegen und sich mit dem auto-
matisch langsameren Fortbewegungstempo in der Entschleunigung zu üben. 

Die Stille soll zu einer Begegnung führen, optimalerweise 
die Präsenz Gottes erfahrbar machen und besonders 
wichtig, die Stille muss und soll immer dem Leben dienen.



56; 57; 

transformatio; 2025—Heft 2 transformatio; 2025—Heft 2 

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

„Der Tagesfaden ist nie zum Reißen gespannt. Die Barmherzig-

keitsstille des Morgens, die Gerichtsstille des Abends. Irgend-

wo liegen Fäden herum, vergessene, lose Fäden, die auf ein 

Lächeln warten, sich zu verknüpfen. Keine Angst haben vor 

dem Knoten und vor dem Lösen. Dem Auseinanderfallen. Das 

Verfilzte meiden.“

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.

Literatur 

Beelitz, Julia E. / Pfister, Jonas, Tourismusphilosophie, München 2023.

Dobravsky, Lennart, What will define the travel industry in 2025?, in: 
TNMT, (24.01.2025), online: https://tnmt.com/travel-in-2025/ [Zugriff: 
12.05.2025]. 

Dodds, Rachel / W. Butler, Richard (Hg.), Overtourism. Issues, realities and 
solutions (De Gruyter Studies in Tourism 1), Berlin/Boston 2019. 

Gleissner, Leyla, Stille als Chance?, in: Philosophie Magazin (30.03.2020), 
online: https://www.philomag.de/artikel/stille-als-chance [Zugriff: 
26.05.2025]. 

Graburn, Nelson H.H., The Anthropology of Tourism, in: Annals of Tourism 
Research 10 (1983), 9-33. 

Klarin, Anton / Park, Eerang / Xiao, Qijie /  Kim, Sangkyun, Time to transform 
the way we travel?. A conceptual framework for slow tourism and travel 
research, in: Tourism Management Perspectives 46 (2023), 1-13. 

Kloster Einsiedeln, Geschichte – Kloster Einsiedeln, online: https://www.
kloster-einsiedeln.ch/kloster/geschichte [Zugriff: 14.05.2025].

Mundt, Jörn, Thomas Cook. Pionier des Tourismus. Konstanz/München 2014.  

Müstair, Kloster St. Johann in Müstair – UNESCO – Weltkulturerbe, online: 
https://www.muestair.ch/ [Zugriff: 20.05.2025]. 

Stillefinden, Auszeit im Kloster – finde das passende Angebot und atme auf, on-
line: https://stillefinden.org/ [Zugriff: 19.01.2023].

Tourismus-Trends 2025, Zwischen Erfolg und Disruption, online: https://www.
itb.com/de/itb-360%C2%B0/news-insights/tourismus-trends-2025-
zwischen-erfolg-und-disruption.html [Zugriff: 12.05.2025].

UNWTO (World Tourism Organization), Glossary of tourism terms | UNW-
TO, online: https://www.unwto.org/glossary-tourism-terms [Zugriff: 
08.02.2023].

https://tnmt.com/travel-in-2025/
https://www.philomag.de/artikel/stille-als-chance
https://www.kloster-einsiedeln.ch/kloster/geschichte
https://www.kloster-einsiedeln.ch/kloster/geschichte
https://www.muestair.ch/
https://stillefinden.org/
https://www.itb.com/de/itb-360%C2%B0/news-insights/tourismus-trends-2025-zwischen-erfolg-und-disruption.html
https://www.itb.com/de/itb-360%C2%B0/news-insights/tourismus-trends-2025-zwischen-erfolg-und-disruption.html
https://www.itb.com/de/itb-360%C2%B0/news-insights/tourismus-trends-2025-zwischen-erfolg-und-disruption.html
https://www.unwto.org/glossary-tourism-terms


Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 

SYSTE-
MATIK

Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 

Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 

Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 

contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 

Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 

Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 

Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 

Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 

Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 

Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 

zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 

Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 

Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 

Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 

Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 

zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 



61;  60; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Jacob Hesse
PhD, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für 
Philosophisch-Theologische Grenzfragen an der Ruhr-Universität Bochum

1	  Im Folgenden werden „apophatische Theologie“ 
und „negative Theologie“ synonym verwendet. 

Gott, Sprache und die 
Grenzen menschlicher 
Erkenntnis

Es gibt eine lange und bedeutende Tradition theo-
logischer Ansätze, die auf prinzipielle Grenzen 
unserer Fähigkeit hinweisen, die göttliche Wirklich-
keit sprachlich und gedanklich zu erfassen. Manche 
Theolog:innen betrachten diese Begrenzungen als 
so grundlegend und umfassend, dass sie die an-
gemessenste Form der Begegnung mit der göttlichen 
Wirklichkeit allein in Schweigen und Stille verwirk-
licht sehen. 

Hinführung
Die meisten Menschen in unserer Gesellschaft haben eine Vorstellung der Be-
deutung des Ausdrucks „Gott“. Es werden dabei für gewöhnlich Bilder und 
Assoziationen von einem alten, liebevollen, aber doch auch strengem Mann ge-
weckt. Die zahlreichen Darstellungen Gottes in christlichen Kirchen bestätigen 
diesen Eindruck. Hier wird dann häufig hinzugefügt, dass dieser alte Mann all-
mächtig, allwissend und der Schöpfer des Universums ist sowie auf verborgene 
Weise die Geschicke dieser Welt lenkt. Außerhalb der akademischen Theologie 
werden solche Vorstellungen innerhalb von Religionsgemeinschaften kaum 
problematisiert. Viele Atheist:innen und Agnostiker:innen scheinen sich allein 

darin von vielen gläubigen Menschen 
zu unterscheiden, dass sie die An-
nahme eines solchen Gottes als heillos 
naiv und als  Überbleibsel eines durch 
die moderne Wissenschaft längst über-
wundenen Weltbildes ansehen. Diese 
unterschiedlichen Bewertungen der 

Gotteshypothese führen dann zu tiefgreifenden Kontroversen, die nicht selten 
auch mit gesellschaftspolitischen Motiven aufgeladen sind. In einer sich immer 
mehr säkularisierenden Gesellschaft gibt es zugleich das Phänomen, dass viele 
Menschen die Gotteshypothese, wie sie oben skizziert wurde, für so abwegig 
halten, dass sie sich gar nicht vorstellen können, wie ein vernünftiger Mensch sie 
ernsthaft für wahr halten kann. Deswegen beteiligen sie sich auch nicht an einem 
Diskurs über die Plausibilität religiöser Vorstellungen, sondern behandeln diese 
wie den Glauben an Kobolde, Astrologie oder Hexen schlicht mit verwundertem 
Kopfschütteln oder Nichtbeachtung. 

Die provokante These von Vertreter:innen apophatisch theologischer Ansätze 
besteht darin, dass die skizzierten Sichtweisen auf unreflektierte Weise naiv 
anthropomorphe Gottesvorstellungen voraussetzen und deswegen alle zurück-
zuweisen sind. Aus der Sicht der apophatischen bzw. der negativen Theologie1 
sind solche Gottesvorstellungen dem Vorwurf der Idolatrie ausgesetzt, da Gott 
hier nach menschlichen Bildern und Assoziationen konzeptualisiert wird. Dem-
entsprechend würden viele apophatische Theolog:innen die Kritik säkularer 
Menschen teilen. Wenn sich der Ausdruck „Gott“ auf ein derart anthropomorph 
gedachtes Wesen bezieht, dann sollte man in Bezug auf diesen Gott atheistisch 
sein. Idolatriekritik und die atheistische Kritik der Gotteshypothese haben folg-
lich eine signifikante Schnittmenge. Im Gegensatz zu vielen Atheist:innen halten 
apophatische Theolog:innen aber daran fest, dass „Gott“ sich auf eine genuine, 
d. h. nicht nur z. B. auf psychologische Mechanismen oder bloße Neuronenaktivi-
täten reduzierbare Wirklichkeit bezieht. Vertreter:innen apophatischer Theo-
logien fordern allerdings eine Reinigung unserer Gotteskonzepte von anthropo-
morphen Elementen, die nicht mit der radikalen Transzendenz und Andersheit 
Gottes vereinbar sind. Im Folgenden soll zunächst dargelegt werden, was unter 
apophatischer Theologie zu verstehen ist. Darauf sollen zentrale Probleme und 
Herausforderungen apophatischer Ansätze sowie mögliche Lösungsstrategien er-
läutert werden.  Am Ende des Beitrags soll in Auseinandersetzung mit dem von 

Dementsprechend würden viele apophatische 
Theolog:innen die Kritik säkularer Menschen teilen. Wenn 
sich der Ausdruck „Gott“ auf ein derart anthropomorph 
gedachtes Wesen bezieht, dann sollte man in Bezug auf 
diesen Gott atheistisch sein.



63;  62; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

10	 Vgl. Dionysius, Theologie, II, 76f.
11	 Vgl. Dionysius, Namen.
12	 Vgl. Dionysius, Theologie, V, 79f. 
13	 Vgl. dazu Westerkamp, Via negativa, 30–32.
14	 Vgl. Dionysius, Theologie, V, 80.
15	 Dieser Schritt der Überschreitung wurde später 
auch als via eminentiae bezeichnet.
16	 Vgl. dazu u. a. Westerkamp, Via negativa, 35. 
17	 Dionysius, Theologie, III, 78.
18	 Dionysius, Theologie, I, 74.

2	  Ex 20,4; Dtn 5,8.
3	  Ex 33,20
4	  1 Tim 6,16
5	  vgl. Apg 17,34.
6	  Im Folgenden wird anstatt „Pseudo-Dionysius 
Areopagita“ nur „Dionysius“ verwendet. 
7	  Vgl. Dionysius, Theologie, I, 74f.
8	  Vgl. Dionysius, Namen, I, 25.
9	  Vgl. Dionysius, Theologie, I, 76.

übersteigt.9 Zur Beschreitung dieses Weges schlägt Dionysius die Methode der 
Negation vor. Dabei wird Gott, dem Überseienden, alles abgesprochen, was ist. 
Dionysius illustriert dies anhand der Analogie eines Bildhauers: wir gehen als 
negative bzw. apophatische Theolog:innen so vor wie ein Bildhauer, der aus dem 
Marmorblock alles herausschlägt, was nicht zu der Figur gehört, die (gewisser-
maßen) im Marmorblock verborgen ist.10 
Dionysius ist sich zugleich bewusst, dass in der Bibel und der Theologie nicht 
nur mit Verneinungen von Gott gesprochen wird. Er selbst entwickelt vor allem 
in der Schrift Über die göttlichen Namen eine positive, bzw. kataphatische Theo-
logie. Hier schreibt er Gott u. a. auf der Basis der biblischen Schriften zahlreiche 
Prädikate zu, wobei er mit den gemäß einer Seinshierarchie höchsten Eigen-
schaften, wie Weisheit, Sein, Leben oder Güte beginnt und von diesen ‚absteigt‘.11 
Auch wenn diesen positiven Beschreibungen Gottes eine wichtige Rolle für den 
Erkenntnisprozess eingeräumt wird, bestreitet Dionysius, dass sie das Wesen 
Gottes erfassen können. Mit ihnen kann stattdessen nur das von Gott Hervor-
gebrachte bzw. Bewirkte beschrieben werden.12 
Wie Dirk Westerkamp überzeugend herausgearbeitet hat, differenziert Dionysius 
verschiedene Formen der Verneinung. Für die Bezeichnung der Verneinung be-
stimmter Prädikate verwendet Dionysius den Ausdruck aphairesis (ἀφαίρεσις). 
Diese Formen der Verneinung gebraucht er z. B. bei der Beschreibung der Ana-
logie des Bildhauers, da diese verdeutlichen soll, wie Gott konkrete Eigenschaften 
abgesprochen werden. Die Verneinung im umfassenden Sinn, auf welche seine 
Schrift Über die mystische Theologie letztlich hinausläuft, nennt Dionysius 
apophasis (ἀπόφασις). Sie beinhaltet eine Negation auch der konkreten Ver-
neinungen. Die Praxis des Bejahens und Verneinens (im Sinne von aphairesis) 
wird hier selbst noch einmal überstiegen.13 Dionysius schreibt: 

„Denn sie, die allvollendende einzige Ursache aller Dinge, ist ebenso jeder 
Bejahung überlegen, wie keine Verneinung an sie heranreicht, sie, die jeder 
Begrenzung schlechthin enthoben ist und alles übersteigt.“14

Die umfassende Verneinung im Sinne der apophasis stellt keine Negation einzel-
ner Eigenschaften dar, wie wenn man z. B. verneint, dass Gott körperlich oder 
eifersüchtig ist. Sie drückt vielmehr eine Negation der Praxis des Bejahens und 
Verneinens im Allgemeinen aus, was Dionysius zu der Einführung der Hyper-
Prädikate wie „überseiend (hyperousia)“ oder „übergut (hyperagatos)“ bewegt.15 
Letztlich führt die Methode der Apophasis aber auch nochmal zur Aufhebung 
dieser Überprädikate und damit zum Schweigen16: „Ist das Ende jenes Auf-
stiegs erreicht, wird unsere Rede vollends verstummen, und mit dem ganz eins-
werden, der unaussprechlich ist“.17 Diese Einswerden wird nach Dionysius durch 
ein Heraustreten (ekstasis) aus sich selbst, d.h. aus dem Verstand und der sinn-
lichen Wahrnehmung ermöglicht. Die so erreichten Zustände des „Nichtwissens“ 
und „Nichterkennens“ bilden die Bedingung dafür, dass man „[…] in Reinheit 
zum überseienden Strahl des göttlichen Dunkels emporgetragen […]“18 wird. 
Dies macht deutlich, weshalb die Überlegungen von Dionysius nicht nur eine 
negative, sondern zugleich auch eine mystische Theologie bilden. Mit Werner 
Beierwaltes kann man sagen, dass mit der apophatischen Theologie des Dionysius 

Hartmut von Sass vorgelegten Entwurf eines atheistischen Glaubens die Relevanz 
und Aktualität apophatischer Theologien herausgestellt werden. 

Von Gott schweigen: Was ist apophatische Theologie?

In den biblischen Schriften wird an verschiedenen Stellen zumindest indirekt 
darauf hingewiesen, dass Gott unser Denken und Erkennen prinzipiell übersteigt. 
So kann das Bilderverbot2 derart gedeutet werden, dass Gott unserem Denken, 
das wesentlich bildlich ist, letztlich entzogen ist, was Folgen für die Rede von und 
über Gott haben sollte. Auch die Erzählung in Ex 33,12–23 wurde als Verweis auf 
die Unerkennbarkeit Gottes gelesen. Moses Bitte, Gottes Herrlichkeit zu sehen, 
kann Gott dort nur teilweise nachkommen. Gott ermöglicht Mose die göttliche 
Herrlichkeit von hinten zu sehen. Direkt kann Mose sie nicht sehen, „denn kein 
Mensch kann mein Angesicht schauen und am Leben bleiben“3. Symbolisch kann 
diese Stelle so gedeutet werden, dass menschliche Erkenntnis und Sprache Gottes 
Wesen niemals vollständig und angemessen begreifen können. Diese Grenze 
kann auch Gottes Gnade, die Mose reich geschenkt ist, nicht überwinden. Des 
Weiteren heißt es im ersten Timotheusbrief, dass Gott „[…] in unzugänglichem 
Licht wohnt […]“ und dass ihn „[…] kein Mensch gesehen hat noch je zu sehen 
vermag […]“4.

Allerdings muss bei der Verwendung solche und ähnliche Bibelstellen zur Be-
gründung der Unerkennbarkeit Gottes auch immer bedacht werden, dass die 
Bibel voll von Beschreibungen von Gottes Absichten und Taten ist. Vollkommen 
unbegreiflich scheint Gott gemäß der Bibel gerade nicht zu sein. 
Eine konsequente und systematische Lehre der Unerkennbarkeit Gottes wurde 
im Christentum erst durch eine Synthese mit vor allem neuplatonischen Über-
legungen entwickelt. Eine zentrale Rolle nehmen hierbei die Schriften des 
Pseudo-Dionysius Areopagita ein. Der Autor dieser Texte, der sich als der Paulus-
Schülers Dionysius Areopagita5 ausgab, lebte wohl im 6. Jahrhundert n. Chr. und 
war vermutlich stark durch die Philosophie des paganen Neuplatonikers Proklos 
(412–485) beeinflusst. Dionysius6 behauptet, dass Gott die Allursache und der 
Urgrund von allem ist und deswegen nicht mit Kennzeichnungen von niederem 
Seienden versehen werden kann. Gott steht als Urgrund über allem Seienden und 
sogar über dem Sein selbst. Die häufigste Bezeichnung, die Dionysius für Gott 
verwendet, ist „hyperousios“ (ὑπερούσιoς), was mit „überseiend“, „überwesent-
lich“ oder „über alles Sein erhaben“ übersetzt werden kann.7 Da gemäß Dionysius 
die Möglichkeit von Erkenntnis an den Bereich des Seienden gebunden ist, ist 
Gott, der jenseits des Seins ist, auch jeder möglichen Erkenntnis entzogen.8

Zugleich bemüht sich Dionysius darum, einen Weg aufzuzeigen, wie man sich 
diesem radikal transzendenten Gott nähern kann. Er verwendet hierfür häufig para-
dox anmutende Formulierungen. So schreibt er, dass man den nichterkennbaren 
Gott nur dadurch erkennen kann, dass man alle Erkenntnistätigkeit beendet. 
Man soll durch Nichterkennen und Nichtwissen nach der Erkenntnis Gottes 
streben, welcher „in überlichtem Dunkel“ weilt und unser Sehen und Erkennen 



65;  64; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

27	 Vgl. Thomas von Aquin, STh, I, q. 13, a. 5; ders., 
ScG, I, 32. Vgl. zu Deutungen der thomistischen 
Analogielehre u. a. Herzberg, Sprache; Hesse, 
Semantik; Lee Harris, Analogy. 
28	 Für eine Analyse der apophatischen Elemente 
in der thomistischen Theologie vgl. u. a. Burrell, 
Knowing; Davis, Aquinas; Rocca, Speaking.
29	 Vgl. Maimonides, Führer. Vgl. zur Deutung der 
Sprach- und Religionsphilosophie von Maimonides 
u. a. Stern, Maimonides.
30	 Vgl. für eine detaillierte und systematische 
Analyse negativer Theologien im mittelalterlichen 
Islam besonders Kars, God. 
31	 Vgl. v. a. Pryzwara, Analogia entis.
32	 Vgl. u. a. Levinas, Liberté.
33	 Vgl. u. a. Hick, Interpretation.
34	 Vgl. Marion, Dieu. 
35	 Für Überblicke zur Geschichte der negativen 
bzw. apophatischen Theologien vgl. u. a. Stolina, 
Gott; Westerkamp, Via negativa; Turner, Darkness.

19	 Vgl. Beierwaltes, Platonismus, 62.
20	 Vgl. z. B. Dionysius, Theologie, I, 75.
21	 Für ausführlichere Darstellungen und Analysen 
der Theologie des Dionysius vgl. u. a. Ruh, 
Gotteslehre; Stolina, Gott, 9–26; Louth, Denys the 
Areopagite; Westerkamp, Via negativa, 13–61.
22	 Vgl. Thomas von Aquin, STh, I, q. 13, a. 3; ScG, 
I, q. 31. 
23	 Vgl. u. a. Thomas von Aquin, STh, I, q. 3.
24	 Vgl. Thomas von Aquin, STh, I, q. 13, a. 4.
25	 Vgl. Thomas von Aquin, STh, I, q. 13, a. 3; a. 
4; a. 12; ScG, I, 31. Zur Unterscheidung zwischen 
modus significandi und res significata bei Thomas 
von Aquin vgl. auch Hesse, Semantik, 329–332.
26	 Vgl. Thomas von Aquin, STh, I, q. 13, a. 12, ad 
1.

der Semantik der Rede von Gott entwickelt Thomas ein Modell, wonach die Be-
deutungen der Ausdrücke, die sinnvollerweise sowohl auf Gott als auch auf die 
Geschöpfe angewendet werden, weder univok (d. h. bedeutungsgleich), noch 
äquivok (d.h. vollkommen bedeutungsverschieden), sondern analog zu verstehen 
sind. Damit meint er, dass hier eine Ähnlichkeit hinsichtlich der Bedeutung be-
steht, die jedoch niemals in eine auch nur teilweise Univozität aufgelöst werden 
kann.27 Obwohl die theologische Reflexion bei Thomas nicht wie bei Dionysius 
ins Schweigen führt, markiert auch er eine klare Grenze, die wir mit unserer 
Sprache und unserem Denken bei der Beschreibung Gottes prinzipiell nicht über-
winden können.28 

Apophatische bzw. negative Theologien, welche die Unerkennbarkeit Gottes 
betonen, finden sich in den meisten religiösen Traditionen. Im Judentum ist 
hier vor allem die sehr einflussreiche Philosophie und Theologie des Moses 
Maimonides zu nennen. Dieser sah in affirmativen Theologien die Gefahr eines 
problematischen Anthropomorphismus, welchen er als Idolatrie kritisierte. Gottes 
Wesen kann für Maimonides in angemessener Weise nur mithilfe von Negationen 
beschrieben werden.29 Auch im Islam wurden u. a. von Al-Hallādsch, Ibn 
Bāddscha und Ibn al-ʿArabī apophatische Theologien entwickelt.30 Im 20. Jahr-
hundert wurden u. a. von Erich Pryzwara31, Emmanuel Levinas32, John Hick33 und 
Jean-Luc Marion34 negative Theologien vorgelegt. Auch wenn die zahlreichen er-
wähnten Autoren eine Skepsis hinsichtlich der menschlichen Fähigkeiten zur Be-
schreibung Gottes verbindet, sollte nicht der falsche Eindruck entstehen, dass sie 
alle weitgehend identische Ansätze vertreten. Ganz im Gegenteil gibt es zwischen 
den Begründungen und Ausgestaltungen dieser Theologien und Philosophien zum 
Teil gravierende Unterschiede, die auch auf unterschiedliche philosophische und 
theologische Einflüsse in den jeweiligen historischen Kontexten zurückzuführen 
sind. Die Vielfalt an Ansätzen und der Umstand, dass die Ausdrücke „negative“ 
und „apophatische Theologie“ in vielen Fällen Fremdbezeichnungen darstellen, 
die zur groben Klassifizierung von Positionen verwendet wurden, sollten zu einer 
gewissen Vorsicht bei der Rede von der negativen oder apophatischen Theologie 
führen.35 Um die Pluralität dieser Ansätze zu betonen, erscheint es angemessener, 
von negativen oder apophatischen Theologien zu sprechen. Im Folgenden soll 
skizziert werden, mit welchen grundlegenden systematischen Herausforderungen 
alle apophatischen Ansätze konfrontiert sind. Dies heißt selbstverständlich nicht, 
dass diese Herausforderungen für alle apophatischen Theologien gleichermaßen 
zum Problem werden. Die anschließenden systematischen Überlegungen sollen 
nicht primär dazu dienen, Ansätze einzelner Autor:innen zu evaluieren. Sie sollen 
vielmehr dabei helfen, eine gewisse Struktur in die Diskussion apophatischer 
Theologien zu bringen. 

eine „Selbstaufhebung der Sprache“ betrieben wird, indem mit der Sprache auf 
die unüberwindbare Begrenztheit und Unangemessenheit der Sprache zur Be-
schreibung eines radikal transzendenten und überseienden Gottes hingewiesen 
wird.19 Neben den vor allem aus dem Neuplatonismus entnommenen philo-
sophischen Überlegungen bildet eine zentrale Motivation für Dionysius‘ Modell 
der apophatischen Theologie auch eine Sensibilität für die Gefahr der Idolatrie. 
Wir Menschen sind nach Dionysius beständig versucht, Gott in unser Verstehen 
einzugliedern und ihn dadurch zu verdinglichen bzw. den niederen Dingen anzu-
gleichen.20 Um dies prinzipiell zu vermeiden, argumentiert Dionysius, dass Gott 
jede sprachliche und gedankliche Bestimmung abgesprochen werden muss, da 
nur so seine radikale Andersheit und Transzendenz gewahrt werden kann.

Der dionysische Ansatz der apophatischen Theologie, der hier nur in seinen 
Grundzügen wiedergegeben wurde21, hatte große Wirkung in der Philosophie- 
und Theologiegeschichte. Eine Weiter- und Fortentwicklung seiner negativen und 
zugleich mystischen Theologie findet sich u. a. bei Maximus Confessor, Johannes 
Scottus Eriugena, Meister Eckhart, Nikolaus von Kues oder Johannes vom 
Kreuz. Auch Albertus Magnus und Thomas von Aquin haben die Schriften von 
Dionysius intensiv rezipiert. In Auseinandersetzung mit Dionysius argumentiert 
Thomas von Aquin u. a. in der berühmtem Quaestio 13 der Summa Theologiae, 
dass unser Verstand und unsere Sprache prinzipiell nicht in der Lage sind, das 
Wesen Gottes angemessen zu erfassen. Dies liegt nach Thomas daran, dass unser 
Denken und unser Sprechen an die Schöpfung, d. h. an die uns vertraute, ge-
schaffene Wirklichkeit angepasst sind. Das hat wiederum zur Folge, dass wir 
gemäß der Subjekt-Prädikat-Struktur denken und sprechen, wobei von Einzel-
dingen bestimmte Eigenschaften ausgesagt werden.22 Gott ist nach Thomas im 
Gegensatz zu den Gegenständen unserer Erfahrungswelt ontologisch einfach.23 
Daraus leitet Thomas ab, dass die kompositionale Struktur unseres Denkens und 
Sprechens, wenn sie auf Gott bezogen wird, immer unangemessen sein muss. Die 
Aussage „Gott ist weise“ würde nach Thomas z. B. suggerieren, dass Gott etwas 
von der Weisheit Verschiedenes ist. Da Gott nach Thomas ontologisch einfach 
ist, kann Gott aber nicht von den göttlichen Eigenschaften unterschieden werden. 
Zudem sind in Gott alle Eigenschaften bzw. Vollkommenheiten wie Weisheit, 
Gerechtigkeit, Güte oder Allmacht identisch. Unser Verstand kann das nicht be-
greifen. Für ihn sind dies unterschiedliche Eigenschaften.24 Thomas versucht 
diese Überlegungen mithilfe der Unterscheidung zwischen modus significandi 
und res significata zu präzisieren. Während die res significata, also dasjenige, 
was wir bezeichnen, im Falle von z. B.  „Gott ist weise“, „Gott ist gut“ oder „Gott 
ist allmächtig“ dasselbe ist, unterscheidet sich der modus significandi, also die Art 
und Weise der Bezeichnung, hier wesentlich. Für unseren Verstand und in unserer 
Sprache sind „Weisheit“, „Güte“ und „Allmacht“ nicht identisch, sondern stellen 
verschiedene Eigenschaften dar. Unser modus significandi ist zur Beschreibung 
Gottes deswegen immer defizitär.25 

Thomas leitet daraus keine radikal apophatische Theologie ab. Er deutet Dionysius 
vielmehr so, dass dieser nur ablehne, dass wir hinsichtlich des modus significandi 
angemessene Aussagen über Gott machen könnten.26 Zur weiteren Explikation 



67;  66; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

38	 Rein logisch wird Gott hier das Prädikat 
„handelt unvernünftig“ abgesprochen. Es findet 
in diesem Satz also nicht nur eine adverbielle 
Bestimmung von „handeln“ statt, wie es von der 
grammatikalischen Oberflächenstruktur suggeriert 
wird. 
39	 Vgl. Hick, Interpretation, 233–251.

36	 Vgl. allerdings Gäb, Logic, für eine alternative 
und konsistente Analyse der Unaussprechlichkeit 
Gottes. 
37	 Vgl. Frege, Verneinung, 62. 

6.	 Gott handelt nie unvernünftig.38

7.	 Gott handelt immer vernünftig.
8.	 Gott ist nicht kontingent.
9.	 Gott ist notwendig. 

Die Aussagen (6) und (7) sowie (8) und (9) scheinen jeweils dasselbe auszu-
sagen, obwohl es sich bei (6) und (8) um verneinende und bei (7) und (9) um be-
jahende Aussagen handelt. Zudem besteht das Problem, dass negative Aussagen, 
auch wenn sie in manchen Fällen einen nur sehr geringen Informationsgehalt 
besitzen, immer noch deskriptive Anteile haben. Wenn man z. B. sagt, dass das 
Fahrrad von Luisa nicht rot ist, wird damit zwar nicht gesagt, welche Farbe es 
genau hat. Man lernt aber, dass es eben eine andere Farbe als rot sein muss. Falls 
im Rahmen apophatischer Theologien jede Form der Erkenntnis und gelungenen 
Beschreibung Gottes bestritten wird, dann ist auch die Vermittlung einer geringen 
Information schon zu viel. Wegen solcher semantisch-logischer Schwierig-
keiten erscheint es wenig aussichtsreich, dass mithilfe einer Beschränkung auf 
Negationen die Selbstwidersprüchlichkeit einer radikalen Unerkennbarkeitsthese 
aufgehoben werden kann.

Ein vielversprechender Ansatz zur Vermeidung des Selbstwiderspruches besteht 
darin, die Unerkennbarkeitsthese zu modifizieren. Während z. B. Dionysius die 
radikale These verteidigt, dass Gottes Wesen vollständig jenseits unserer Erkennt-
nismöglichkeiten liegt, gibt es andere Autor:innen, die eine abgeschwächte Form 
der Apophatik vertreten. Ein Beispiel hierfür ist der oben bereits erläuterte Ansatz 
des Thomas von Aquin. Dieser bestreitet nicht, dass wir das Wesen Gottes er-
kennen können. Er zieht bei der Reichweite dieser Erkenntnis jedoch prinzipielle 
Grenzen. Wegen des modus significandi unseres Denkens und Sprechens können 
wir Gottes Wesen niemals angemessen und vollständig erfassen. Jede Erkenntnis 
Gottes muss nach Thomas immer defizitär blieben. Diese Behauptung erzeugt 
keinen Selbstwiderspruch. Wir können erkennen, dass unsere Erkenntnis des 
Wesens Gottes immer und notwendigerweise defizitär ist. 

Eine moderne Version einer moderaten Apophatik wurde von John Hick vor-
geschlagen. Er unterscheidet zwischen formalen und substanziellen Prädikaten 
und behauptet, dass wir nur substanzielle Prädikate niemals wahrheitsgemäß 
über die ultimative Wirklichkeit aussagen können, die in theistischen Religionen 
mit „Gott“ bezeichnet wird. Formale Prädikate wie „ist der Referenzgegenstand 
eines Ausdrucks“ oder „ist so, dass unsere substanziellen Prädikate nicht darauf 
zutreffen“ können der göttlichen Wirklichkeit nach Hick hingegen affirmativ 
und wahrheitsgemäß zugeschrieben werden. Ebenso können wir mythologisch 
wahre Aussagen über die ultimative Wirklichkeit machen. Diese Aussagen sind 
wörtlich verstanden falsch, führen aber zu einer angemessenen dispositionalen 
Haltung gegenüber der ultimativen Wirklichkeit. Die Wahrheit dieser Aussagen 
wird dementsprechend an ihren praktischen Folgen bemessen, nicht daran, ob 
sie deskriptiv korrekt sind.39 Für Hick ist die ultimative Wirklichkeit also nicht 
vollkommen unerkennbar und unaussprechlich. Wir können sie mithilfe formaler 
Prädikate beschreiben und zudem mythologisch wahre Aussagen über sie machen. 

Probleme und Herausforderungen  
apophatischer Theologien
Konsistenz

Ein zentrales Problem apophatischer Theologien besteht darin, dass nicht klar 
ist, ob sie überhaupt konsistent formulierbar sind. Wenn man behauptet, dass das 
Wesen Gottes für uns Menschen prinzipiell nicht erkennbar ist, wie Dionysius 
dies tut, scheint dies indirekt eine Behauptung über Gottes Wesen darzustellen. 
Wenn Gott wirklich vollkommen unerkennbar ist, dann sollte auch der Umstand, 
dass Gott unerkennbar ist, der Erkenntnis entzogen sein. Apophatische Theo-
logien zeichnen sich aber nun genau dadurch aus, dass sie die Unerkennbarkeit 
Gottes behaupten. Es kann dementsprechend der Vorwurf erhoben werden, dass 
apophatische Theologien sich in einen Selbstwiderspruch verwickeln, da sie be-
anspruchen, Gottes Unerkennbarkeit zu erkennen. Auch die häufig im Rahmen 
apophatischer Ansätze gemachte Äußerung, dass Gott „unaussprechlich“ ist, 
scheint einen Selbstwiderspruch darzustellen. Dieser ist im Gegensatz zu der Be-
hauptung, dass Gott unerkennbar ist, nicht inhaltlich, sondern performativ: im 
Akt des Aussprechens der Äußerung, dass Gott oder Gottes Wesen unaussprech-
lich ist, spricht man etwas über Gott aus. Man schreibt Gott hierbei das Prädikat 
zu, unaussprechlich zu sein.36 

Ein klassischer Versuch, solchen Selbstwidersprüchen zu entgehen, besteht darin, 
nur verneinende Aussagen über Gott zuzulassen. Es werden dementsprechend, 
wie die Bezeichnungen „apophatische“ und „negative Theologie“ schon deutlich 
machen, nur Prädikate von Gott verneint und alle bejahenden Aussagen von Gott 
zurückgewiesen. Man könnte dann argumentieren, dass man keine Behauptungen 
über Gott und Gottes Wesen macht und deswegen auch kein Selbstwiderspruch bei 
der Formulierung der apophatischen Position erzeugt wird. Gegen diese Strategie 
ist allerdings einzuwenden, dass eine klare Trennung zwischen negativen und 
positiven Urteilen schwierig ist. So führt der Logiker Gottlob Frege z. B. die 
folgenden Aussagen an, die eine einfache Unterscheidung zwischen bejahenden 
und verneinenden Urteilen in Frage stellen sollen:
 

1.	 Christus lebt für immer.
2.	 Christus ist unsterblich.
3.	 Christus lebt nicht für immer.
4.	 Christus ist nicht unsterblich.
5.	 Christus ist sterblich.

Die bejahende Aussage (1) scheint dasselbe auszusagen wie die verneinende Aus-
sage (2). Die Negationen (3) und (4) wiederum besagen dasselbe wie die bejahende 
Aussage (5). Diese Beispiele zeigen, dass es grammatikalisch und lexikalisch 
häufig möglich ist, negative in bejahende Aussagen zu übersetzen. Das wiederum 
unterminiert eine scharfe Trennung zwischen negativen und positiven Urteilen.37 
Dies lässt sich auch an Aussagen über Gott illustrieren:



69;  68; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

46	 Vgl. Jüngel, Gott, 319–408. 
47	 Vgl. Striet, Grenzen.

40	 Vgl zur Kritik an Hicks Ansatz u. a. Ward, Truth; 
Insole, John Hick; Plantinga, Warranted, 43–64. 
41	 Vgl. Jacobs, Fundamentality.
42	 Vgl. Fakhri, God.
43	 Vgl. van Elswyk, Apophaticism.
44	  Vgl. Gäb, Logic.
45	 Jüngel, Gott, 314f.

Maß nehmen muss. Jüngel verwendet in diesem Zusammenhang auch die doppel-
deutige Formulierung des „Zur-Sprache-Kommen“ Gottes. Das Ereignis, dass 
Gott sich uns in Jesus Christus zeigt, fordert uns zugleich auf, Gott „zur Sprache 
zu bringen“. Weil Gott in die Welt kommt und sich uns zu erkennen gibt, kann 
und muss nach Jüngel auch von Gott gesprochen werden. Wir sind dazu auf-
gerufen, die frohe Botschaft der Rechtfertigung des Sünders zu verkünden.46 
Trotz grundlegender Unterschiede in ihren theologischen Ansätzen finden sich 
ähnliche Überlegungen auch bei Magnus Striet. Er behauptet, dass die Selbst-
offenbarung Gottes in Jesus Christus auch impliziert, dass wir die begrifflichen 
Möglichkeiten besitzen, diese Selbstoffenbarung zu deuten und damit auch etwas 
von dem realen Gott erkennen können müssen.47 Ein radikal verborgener Gott ist 
nach Jüngel und Striet nicht mit der Annahme der Selbstoffenbarung Gottes und 
der damit verbundenen Botschaft an uns Menschen vereinbar. 

Wenn man auch Aussagen wie „Gott existiert“ als falsch und unangemessen 
zurückweist, stellt sich zudem die Frage, wie sich apophatische Ansätze von 
agnostischen und atheistischen Positionen unterscheiden. Agnostiker:innen und 
Atheist:innen zeichnen sich ebenfalls dadurch aus, dass sie die Existenz Gottes 
bestreiten oder zumindest nicht bejahen. Man könnte darauf derart reagieren, dass 
man das gesuchte Unterscheidungskriterium nicht in kognitiven Einstellungen 
zu Behauptungen wie „Gott existiert“, sondern in der Praxis bzw. in konkreten 
Haltungen und Lebensweisen verortet. Das Problem an dieser Strategie be-
steht darin, dass nicht klar ist, welche praktischen Konsequenzen aus radikal 
apophatischen Theologien abgeleitet werden können. Es kann hier zwar behauptet 
werden, dass es für gläubige Menschen angemessen ist, auf eine bestimmte Art 
und Weise zu leben und zu handeln. Da das Wesen Gottes im Rahmen radikal 
apophatischer Ansätze aber als vollkommen unerkennbar gilt, können diese 
Lebensweisen dabei nicht durch einen Verweis auf Gottes Willen und Wesen 
begründet werden. Dass Gott den Menschen z. B. dazu aufruft, in Freiheit und 
nach der Vernunft zu leben, könnte nicht begründet behauptet werden, da man 
hierbei beansprucht, etwas über Gottes Willen und Absichten erkannt zu haben. 
Man kann zur Begründung der angemessenen religiösen Lebensweisen selbst-
verständlich allein auf philosophisch-ethische Überlegungen zurückgreifen und 
einen ohnehin problematischen, weil leicht instrumentalisierbaren und potenziell 
willkürlichen Verweis auf Gottes Willen aussparen. In diesem Fall können die 
jeweils erschlossenen Haltungen und Lebensweisen dann aber natürlich nicht 
mehr als zentrale Kriterien zur Unterscheidung zwischen religiösen Sichtweisen 
auf der einen und säkular-atheistischen oder agnostischen Positionen auf der 
anderen Seite dienen. 

Auch ein Verweis auf nicht-propositionale Aspekte wie die unbestreitbar zentrale 
affektiv-emotionale Dimension religiösen Lebens oder eine rituell-liturgische 
Praxis helfen an dieser Stelle nur bedingt weiter. Falls angenommen wird, dass 
Gott vollkommen unerkennbar und verborgen ist, bleiben sowohl die Gestalt 
der rituell-liturgischen Praxis als auch die mit dieser und der religiösen Lebens-
weise im Allgemein verbundenen affektiv-emotionale Dimension weitgehend un-
bestimmt. Es kann dann nicht auf konsistente Weise erschlossen werden, welche 

Damit wiederum wird das Problem des Selbstwiderspruchs gelöst. Ein zentraler 
Kritikpunkt an Hicks Ansatz ist allerdings, dass eine strenge Unterscheidung 
zwischen formalen und substanziellen Prädikaten wenig plausibel ist. Zudem 
scheint die Möglichkeit, mythologisch wahre Aussagen über die ultimative 
Wirklichkeit zu formulieren, in Spannung zu seiner apophatischen These zu 
stehen: Wenn wir keine substanziellen Aussagen über die ultimative Wirklichkeit 
machen können, erscheint es schwierig zu bestimmen, welche praktischen 
Haltungen gegenüber dieser Wirklichkeit angemessen sind.40 

Weitere moderat apophatische Ansätze, welche die Unerkennbarkeit Gottes nicht 
absolut verstehen, sondern signifikant qualifizieren, wurden in den letzten Jahren 
u. a. von Jonathan Jacobs41, Omar Fakhri42, Peter van Elswyk43 und Sebastian 
Gäb44 entwickelt. Es soll hier nicht bestritten werden, dass moderat apophatische 
Ansätze keine eigenen Schwierigkeiten und Probleme besitzen. Ihnen ist durch 
die Qualifikation der Unerkennbarkeitsthese aber gemeinsam, dass sie aus-
reichend Ressourcen besitzen, einen Selbstwiderspruch bei der Formulierung 
ihrer Grundthese zu vermeiden.

Praktische Konsequenzen
Ein zweites zentrales Problem radikaler apophatischer Theologien besteht darin, 
dass ihre praktischen Konsequenzen zu unbestimmt bleiben. Daraus ergibt 
sich zunächst, dass sie nur schwer in Einklang mit den faktisch existierenden 
Religionen gebracht werden können, die gerade durch ihre positiven Aussagen 
über Gott den gläubigen Menschen Orientierung geben. Theistische Religionen 
verheißen ihren Anhänger:innen Erlösung und Heil und nehmen dabei Bezug 
auf den Willen und die Taten Gottes. Die hebräische Bibel, das Neue Testament 
und der Koran sind voller Aussagen über Gottes Absichten und Handlungen. Sie 
machen Hoffnung auf Erlösung und drohen zum Teil auch mit Strafe bei Nicht-
beachtung der verkündeten Gebote. Falls man eine radikale Unerkennbarkeits-
these vertritt, wonach Gottes Wesen jenseits jeglicher menschlicher Erkenntnis-
möglichkeiten liegt, müssen viele der zentralen Lehren, Verkündigungen und 
Verheißungen von Judentum, Christentum und Islam letztlich als falsch und un-
angemessen klassifiziert werden. Das ist für Vertreter:innen dieser Religionen 
nur schwer zu akzeptieren. So behauptet z. B. Eberhard Jüngel, dass ein radikal 
apophatischer Ansatz unvereinbar mit der christlichen Rechtfertigungslehre ist. 
Wenn Gott völlig unbekannt wäre, ließe sich nicht verkünden, dass Gott den 
Sünder anerkannt und gerechtfertigt hat. Jüngel schreibt pointiert:

„Der Rechtfertigungsglaube behauptet deshalb, daß Gott, indem er den 
Menschen rechtfertigt, zu erkennen gibt, wer er eigentlich ist. Und da die 
Rechtfertigung des Gottlosen durch Gott im Ereignis der Identifizierung 
Gottes mit dem gekreuzigten Menschen Jesus geschehen ist, hat sich theo-
logisches Denken von diesem christologischen Ereignis sagen zu lassen, 
was Gott – und was Mensch – zu heißen verdient.“45 

Für Jüngel ist also klar, dass theologisches Denken nicht bei einem Schweigen 
stehen bleiben darf, sondern an dem Ereignis des In-die-Welt-Kommen Gottes 



71;  70; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

48	 Vgl. Jacobs, Fundamentality. 
49	 Zur Kritik des Ansatzes von Hick siehe oben  
Fn 39. Zur Kritik an der thomistischen Analogielehre 
siehe u. a. Alston, Aquinas; Hesse, Semantik, 
337–341.
50	 Vgl. hierzu u. a. Hesse, Metaphors; Hesse, 
Chancen. 

Man ist im Rahmen moderat 
apophatischen Theologien aber selbst-
verständlich nicht dazu verpflichtet, 
alle Rede über Gott metaphorisch zu 
deuten. Schon die Sensibilisierung 
dafür, dass manche Ausdrücke in 
Bezug auf Gott nicht einfach mit 
der wörtlichen Standardbedeutung, 

sondern metaphorisch interpretiert werden sollten, ebnet den Weg dafür, die 
Gottesvorstellungen von falschen Vorurteilen und Assoziationen zu reinigen. So 
sollten Bezeichnungen Gottes als „Vater“, „Herr“ oder „Schöpfer“ z. B. nicht dazu 
führen, Gott mit anthropomorphen Kategorien wie Geschlechtlichkeit zu denken. 
Ohne den Rückgriff auf metaphorische Deutungen, scheinen zahlreiche Elemente 
der jüdischen, christlichen und islamischen Überlieferung kaum rational vertret-
bar zu sein. 

Die bleibende Relevanz apophatischer Theologie

Abschließend kann festgehalten werden, dass moderat apophatische deutlich mehr 
Ressourcen als radikal apophatische Ansätze besitzen, die erläuterten Probleme 
hinsichtlich der Konsistenz und der praktischen Konsequenzen zu bewältigen. 
Da bei den moderateren Ansätzen eine bestimmte Klasse von wahrheitsfähigen 
Aussagen über Gott zugelassen wird, lässt sich eine modifizierte apophatische 
These ohne Selbstwidersprüche formulieren. Auch die erläuterten praktischen 
Probleme stellen sich für moderat apophatische Ansätze nicht in gleicher Weise: 
wir können hier entweder bestimmte wesentliche Dinge über Gott, wenn auch 
nur unvollkommen, erkennen oder zumindest bestimmen, welche Lebensweisen 
der hinter dem Ausdruck „Gott“ stehenden ultimativen Wirklichkeit entsprechen. 
Eine Herausforderung moderat apophatischer Ansätze besteht darin, apophatisch 
genug zu bleiben, um der Einsicht in die Transzendenz Gottes gerecht zu 
werden. Wenn die Unerkennbarkeit Gottes einmal eingeschränkt wird, stellt 
sich die Fragen, weshalb sie nicht gleich vollständig aufgehoben wird. Moderat 
apophatische Ansätze müssen hierfür eine plausible und nicht nur ad hoc ent-
wickelte Begründung vorlegen. Da es zahlreiche Formen moderat apophatischer 
Ansätze gibt und diese auch kombiniert und synthetisiert werden können, besteht 
die begründete Hoffnung, dass diese Herausforderungen bewältigbar sind. 
Unabhängig davon, zum welchem Ergebnis man am Ende kommt, besteht ein 
zentraler Wert der Beschäftigung mit apophatischen Theologien darin, uns dafür 
zu sensibilisieren, dass unsere Konzepte und Denkkategorien nicht ohne Weiteres 
auf einen als radikal transzendent gedachten Gott übertragen werden können. In 
der Auseinandersetzung mit apophatischen Ansätzen können wir dazu geführt 
werden, unsere Vorstellungen und Bilder von Gott radikal in Frage zu stellen. 
Dies sollte den hermeneutischen Ausgangspunkt jeder gründlichen theologischen 
Theoriebildung darstellen. Zudem bietet es Möglichkeiten für einen qualifizierten 
Dialog mit anderen Religionen und säkularen Weltanschauungen. Eine Kritik von 
Gottesvorstellungen müsste z. B. nicht als prinzipielle Kritik an Religionen ver-

emotionale Haltung und rituell-liturgische Praxis gegenüber der unerkennbaren 
Gottheit angemessen ist. So ließe sich dann z. B. nicht angeben, weshalb diese 
Gottheit Anlass für Vertrauen, Liebe oder Hoffnung geben sollte. Die Unerkenn-
barkeit Gottes könnte mindestens ebenso gut diffuse Angst, Trauer oder Gleich-
gültigkeit zur Folge haben. Es ist schwer einzusehen, wie man auf der Basis 
solcher Einstellungen zu einer Haltung wie Gelassenheit kommen sollte, die nicht 
selten als ein Ergebnis apophatischer Theologien präsentiert wird.

Einen Ausweg bietet auch hier eine Modifikation der Unerkennbarkeitsthese, 
wonach zumindest manche Dinge über Gott erkennbar sind. Auch wenn die Aus-
sagen über Gott dann nicht im vollen Sinne als angemessen angesehen werden, 
können u. a. die zentralen Inhalte der Glaubensbekenntnisse als wahr verstanden 
werden. Mit Hick könnte diese z. B. als mythologisch wahr verstanden werden, 
da sie zu einer angemessenen Haltung gegenüber der ultimativen Wirklichkeit 
führen. Der Philosoph Jonathan Jacobs kann die christlichen Lehren in einem 
„nicht-fundamentalen“ Sinn als wahr bezeichnen. Damit trägt er der Ein-
schränkung Rechnung, dass wir mit der Struktur unserer Sprache und unseres 
Denkens keine fundamentalen Wahrheiten über Gott formulieren können, die 
Gott begrifflich vollständig angemessen erfassen. Nicht-fundamentale Wahrheit 
sind dementsprechend das Beste, was wir hier erreichen können.48 Auch Thomas 
von Aquin lässt bei aller Einschränkung unserer vollen Erkenntnis des Wesens 
Gottes ein Verstehen und Begreifen bestimmter zentraler Eigenschaften Gottes 
sowie der damit zusammenhängenden christlichen Botschaft zu. Die Erwähnung 
dieser Ansätze soll nicht implizieren, dass diese keinen inhärenten Schwierig-
keiten besitzen.49 Sie sollen vielmehr vor Augen führen, dass die Unerkennbar-
keitsthese signifikant modifiziert und eingeschränkt werden kann, ohne dass sie 
damit selbst aufgegeben werden muss. 

Die Qualifikation der apophatischen These dahingehend, dass affirmative Aus-
sagen metaphorisch zu verstehen sind, hilft ebenfalls signifikant, den erläuterten 
praktischen Problemen radikal apophatischer Ansätze zu begegnen. Wir ver-
wenden Metaphern sehr häufig in unserer alltäglichen Kommunikation und sie 
scheinen im Kontext der Deutung religiöser Erfahrungen und bei theologischen 
Überlegungen eine zentrale Rolle einzunehmen. Gelungene metaphorische Rede 
geht gerade nicht mit Unverständlichkeit einher, sondern kann auf anschauliche 
Weise bestimmte, mit wörtlicher Sprache gar nicht oder nur schwer zu erfassende 
Inhalte vermitteln. Falls zentrale Aussagen der jeweiligen Glaubensbekenntnisse 
metaphorisch verstanden werden, heißt das also nicht, dass sie keine erschließ-
bare Bedeutung besitzen. Ihnen kann in diesem Fall auch ohne Probleme eine 
praktische Relevanz für das Leben der gläubigen Menschen zugesprochen werden. 
Die These, dass alle Rede über Gott, wenn sie wahr sein soll, immer metaphorisch 
verstanden werden muss, ist jedoch mit Problemen verbunden. Es ist in diesem 
Fall z. B. nicht klar, wie die Mehrdeutigkeit der jeweiligen Metaphern über Gott 
signifikant eingeschränkt werden kann. Wenn hierfür wiederum nur selbst mehr-
deutige metaphorische Aussagen über Gott zur Verfügung stehen, besteht wenig 
Aussicht, dass eine Willkür bei der Rede von Gott vermeidbar ist.50 

Schon die Sensibilisierung dafür, dass manche Aus-
drücke in Bezug auf Gott nicht einfach mit der wörtlichen 
Standardbedeutung, sondern metaphorisch interpretiert 
werden sollten, ebnet den Weg dafür, die Gottesvor-
stellungen von falschen Vorurteilen und Assoziationen 
zu reinigen.



73;  72; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

54	 Von Sass, Begründung, 123.
55	 Vgl. von Sass, Glauben, 32.
56	 Vgl. u. a. Hempel, Problems. 
57	 vgl. hierzu u. a. Chignell, Kant.

51	 Es sei angemerkt, dass von Sass hier auch 
auf frühere Überlegungen zurückgreift und diese 
zuspitzt bzw. in den Folgen weiter expliziert. Die 
unten erwähnte Umdeutung des Gottesbegriffs 
findet sich z. B. fast identisch bereits seinem 
Aufsatz „Warum Gott nicht existiert“ aus dem Jahr 
2014.  
52	 Vgl. von Sass, Glauben, 54.
53	 Von Sass, Glauben, 63f.

In dieser Theologie wird also kein „ontologisch autarkes Wesen“ thematisiert, 
sondern der im Glauben vollzogene Bezug auf „die eine Welt“ entfaltet. Es geht 
in dieser „nach-theistischen Revision des religiösen Glaubens“ für von Sass 
„nicht um einen zur Welt hinzugefügten Referenten, sondern um eine irreduzible 
Referenz auf die uns umgebende Welt.“54

Eine Gemeinsamkeit zwischen apophatischen Theologien und dem Ansatz von von 
Sass besteht darin, dass in beiden Fällen eine fundamentale Kritik an bestimmten 
Formen des Theismus vorgenommen wird. Sowohl apophatische Theologien 
als auch der Ansatz eines atheistischen Glaubens, wie ihn von Sass entwickelt 
hat, stellen religiöse Formen der Kritik an naiven und anthropomorphen Gottes-
konzeptionen dar. Es wird in beiden Fällen eine kritische Revision traditioneller, 
vermeintlich selbstverständlicher Vorannahmen über die Bedeutung des Aus-
drucks „Gott“ gefordert. 

Ein fundamentaler Unterschied zwischen diesen Ansätzen besteht allerdings 
darin, dass apophatische Theologien sich hierbei auf die Andersheit oder radikale 
Transzendenz Gottes berufen. Von Sass würde bei einer solchen Argumentation 
mit Sicherheit die Annahme eines Supranaturalismus kritisieren, nach der Gott 
jenseits der Welt existiert. Für von Sass ist ein solcher Supranaturalismus, vor 
allem aufgrund der Einwände Kants und Wittgensteins, heutzutage nicht mehr 
plausibel.55 Es sei hier erwähnt, dass diese Kritik am Supranaturalismus, die von 
Sass an dieser Stelle nur andeutet, seit langem selbst Gegenstand der Diskussion 
ist. Der an eine Lesart der Überlegungen Wittgensteins aber vor allem an Alfred 
Ayer und Rudolf Carnap anknüpfende Sinnlosigkeitsverdacht gegenüber der 
Rede von einem jenseits der empirischen Welt existierenden Gottes wird heut-
zutage kaum noch erhoben. Das liegt vor allem daran, dass sich keine Form des 
empiristischen Sinnkriteriums, welches dieser Vorwurf letztlich voraussetzt, als 
plausibel verteidigen ließ.56 Bei der Kantischen Kritik ist die Lage komplexer. 
Allerdings gilt auch hier, dass die Plausibilität der Kantischen Argumentation 
bezüglich rationaler Theologie selbst hoch umstritten ist. Erschwerend kommt 
hinzu, dass es rein exegetisch nicht klar ist, wie Kants Überlegungen zu rationaler 
Theologie in der transzendentalen Dialektik genau zu deuten sind.57 Ungeachtet 
der Bewertung der Plausibilität seiner Zurückweisung des „Supranaturalis-
mus“ kann festgehalten werden, dass für von Sass die Wirklichkeit Gottes not-
wendigerweise an eine menschliche Perspektive auf die Welt und die (mensch-
liche) Existenz gebunden bleibt. Sie stellt als Teil des adverbiell bzw. modal 
verstandenen Glaubens gerade keine über menschliches Aspekt-Sehen und 
Perspektivieren hinausgehende Wirklichkeit dar. Für apophatische Theologien 
wäre eine solche menschliche Perspektive, die von Sass treffend beschreibt, hin-
gegen selbst wiederum einer via negativa zu unterziehen, da sie als menschliche 
Perspektive, immer anthropomorph bleiben muss. 

Eine gewisse Schwierigkeit bei von Sass´ Ansatz eines atheistischen Glaubens 
besteht darin, dass unklar bleibt, welchen ontologisch-epistemischen Status die 
Perspektive des modal verstandenen religiösen Glaubens genau besitzt. Der von 
von Sass immer wieder betonte Atheismus seiner Glaubenskonzeption besteht 

standen werden, sondern könnte als 
gemeinsame Basis für das Gespräch 
zwischen säkularen Atheist:innen 
und religiösen Menschen dienen. 

Naiv anthropomorphe Gotteskonzeptionen sollten von religiösen, wie säkularen 
Menschen gleichermaßen zurückgewiesen werden.

Um die Relevanz und Aktualität apophatischer Theologien zu verdeutlichen, soll 
im Folgenden eine Verhältnisbestimmung zu dem kürzlich51 von Hartmut von 
Sass vorgelegten und gerade in seiner Konsequenz bestechenden Ansatz eines 
atheistischen (religiösen) Glaubens vorgenommen werden. Dieser soll zunächst 
in seinen Grundzügen vorgestellt werden. Darauf sollen Gemeinsamkeiten und 
Unterschiede zu apophatischen Theologien erörtert werden. 
Von Sass schlägt vor, den religiösen Glauben in Analogie zu einem logischen 
Operator oder einem Adverb zu verstehen. Eine solcher „modaler“ Glaube quali-
fiziert all unsere Tätigkeiten und unsere Existenz. Er fügt der Welt nach von Sass 
aber keinen Gegenstand namens „Gott“ hinzu, auf den der Glaube gerichtet wäre. 
Stattdessen stellt er eine neue Art und Weise der Betrachtung der Welt und unserer 
Tätigkeiten dar. Von Sass entwickelt diesen Glaubensbegriff auch in Analogie 
zu Wittgensteins Überlegungen über das Aspekt-Sehen. Durch den religiösen 
Aspekt-Wechsel wird alles neu gesehen, ohne dass dem Gesehenen dabei etwas 
Neues hinzugefügt wird. Von Sass schreibt:

„Ein traditionell verstandener Glaube verpflichtet noch darauf, nicht 
nur einen weiteren Zugang zu allem zu behaupten, sondern jenseits 
des gemeinsamen Gegenstandes etwas Zusätzliches anzunehmen. Ein 
modalisierter Glaube hingegen verlässt jenes aussichtslose n + 1-Denken, 
indem die Vollzüge unseres Lebens einem neuen Verständnis zugeführt 
werden. Nichts neues jenseits des Alten wird behauptet, sondern das Alte 
in all seinen Dimensionen neu betrachtet.“52

Von Sass versteht unter „Gott“ vor dem Hintergrund dieses Glaubensbegriffs 
keinen metaphysischen Gegenstand jenseits der natürlichen Welt. Vielmehr wird 
mit „Gott“ hier letztlich auf die Eigenschaft der Liebe Bezug genommen. Weitere, 
traditionell Gott zugeschriebene Eigenschaften wie Weisheit oder Güte sind nach 
von Sass dann nur als weitere Bestimmungen von Liebe zu verstehen. Er schreibt:

„Gott ist im strengen Sinne Liebe kann aber auch weitere Prädikate wie 
Weisheit, Macht und Güte besitzen, wobei jene klassischen Prädikate als 
Bestimmungen ebendieser Liebe dienen: die Weisheit, Allmacht und Güte 
der Liebe, die Gott ist. Mit Gott wird kein Träger ›hinter‹ diesen Eigen-
schaften reaktiviert, sondern ›Gott‹ als (In-)Begriff leistet nichts anderes 
als diese Eigenschaften zu summieren. Gott ist real, indem er so wirkt, 
wie seine Prädikate es anzeigen: Gottes Wirklichkeit als Liebe und Gottes 
liebendes Wirken sind eins. Jenseits dieser atheistischen Gleichsetzung 
gibt es keine metaphysischen Rückversicherungen.“53

Naiv anthropomorphe Gotteskonzeptionen sollten von 
religiösen, wie säkularen Menschen gleichermaßen 
zurückgewiesen werden.



75;  74; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

63	 Vgl. von Sass, Glauben, 58f.
64	 Von Sass, Glauben, 50.
65	 Vgl. für einen Überblick zu dieser Debatte z. B. 
Balaguer, Realism. 
66	 Neben der Analogie zu den unterschiedlichen 
Perspektiven auf ein Kunstwerk führt von Sass 
noch Wittgensteins berühmtes Beispiel des H-E 
Kopfes an, den man als Hase oder als Ente aber 
nicht als beides zugleich sehen kann (vgl. von 
Sass, Glauben, 47). 

58	 Vgl. von Sass, Glauben, 27.
59	 Von Sass entwickelt analog zur Modalisierung 
des Glaubensbegriffs auch einen modalisierten 
Hoffnungsbegriff, der den religiösen Glauben 
wiederum näher qualifiziert. Vgl. dazu u. a. von 
Sass, Glauben, 133-142. 
60	 Vgl. von Sass, Glauben, 65.
61	 Vgl. von Sass, Glauben, 13–17.
62	 Vgl. von Sass, Glauben, 36f.

nicht darum, einen als Illusion erkannten Glauben noch irgendwie melancholisch 
aufrecht zu erhalten.63 Vielmehr plädiert er dafür, die religiöse Perspektive onto-
logisch substanziell zu verstehen. Sie ist nicht nur irreduzibel, sondern führt auch 
ihr eigenes „ontologisches Inventar“ mit sich. Über diese ontologisch starke Les-
art der religiösen Perspektive schreibt von Sass:

„Sie besteht darin, dass es im Aspekt des Glauben Dinge gibt, die es außer-
halb dieses Aspektes nicht gibt, ohne der Welt ›untreu‹ zu werden. Darunter 
fallen Sprachspiele wie ›Gott‹, ›Schöpfung‹ und ›ewiges Leben‹, denen 
eine spezifische Rolle zukommt […]. Die hier vorgenommene Verstärkung 
insistiert also darauf, dass der Glaube eine ihm eigentümliche Vorstellung 
davon besitzt, was es eigentlich gibt.“64

Diese ontologisch starke Lesart der religiösen Perspektive hat den Vorteil, dass 
sie keinen atheistischen Reduktionismus der Rede von Gott, Schöpfung oder 
ewigem Leben zur Folge hat, an welcher nur z. B. aus religiöser Sentimentali-
tät oder aus einem Willen zur (scheinbaren) Konformität innerhalb gewisser 
Gruppen und Milieus festgehalten wird. Dem religiösen Glauben wird stattdessen 
eine ontologisch-konstitutive Rolle zugesprochen: was es gibt, ist abhängig von 
der religiösen Perspektive des Glaubens. 

Nun besitzt eine solche Lesart allerdings ebenfalls Schwierigkeiten. Erstens 
stellt der damit verbundene Antirealismus, wonach es von den menschlichen 
Perspektiven abhängt, was es tatsächlich gibt, eine sehr voraussetzungsreiche und 
hoch umstrittene Annahme dar.65 Man muss hier jedoch relativierend hinzufügen, 
dass die meisten interessanten philosophischen Positionen sehr umstritten sind. 
Zweitens und problematischer für von Sass ist, dass sich, auch wenn man eine 
solche ontologisch starke Lesart von Perspektiven akzeptiert, ein gravierenderes 
Konsistenzproblem für seinen Ansatz ergibt. Wie er selbst schreibt, gibt es im 
Aspekt des Glaubens Dinge, die es außerhalb dieser Perspektive nicht gibt. 
Wenn Gott innerhalb dieser Perspektive eine entscheidende Rolle einnimmt, was 
von Sass zugesteht, dann ist es unklar, weshalb man den gläubigen Menschen 
als atheistisch bezeichnen sollte. Dies würde eine normative Metaperspektive 
voraussetzten, die vorgibt, welche Gegenstände es in der Welt gibt. Wenn man 
den religiösen Glauben, wie von Sass es tut, als irreduzible und ontologisch 
starke Perspektive versteht, existiert eine solche Metaperspektive aber gerade 
nicht.  Wenn man diese Lesart ernst nimmt, dann sind die Rede von Gott, 
Schöpfung und ewigem Leben nicht nur Sprachspiele. Es gibt dann nämlich 
keine Perspektive auf die Welt, die außerhalb bestimmter Sprachspiele stattfinden 
würde. Man mag sich anderer Sprachspiele, wie derjenigen der Kunst oder der 
Naturwissenschaften, bedienen. Das religiöse Sprachspiel lässt sicher aber gerade 
nicht auf solche anderen Sprachspiele reduzieren. Auch eine Berufung auf das 
Gesehene, welches in Analogie zu den verschiedenen Betrachtungen des Kunst-
werkes66 dasselbe zu sein scheint, ist hier irreführend. Die Annahme, dass es so 
etwas wie das reine, noch nicht interpretierte Gesehene oder Gegebene z. B. in 
Form von Sinnesdaten gibt, wurde in der Philosophie des 20. Jahrhunderts scharf 
kritisiert und ist vor dem Hintergrund dieser Einwände heutzutage nur schwer zu 

in der Annahme, dass die Wirklichkeit aus einer Summe von Gegenständen be-
steht, die einen Gott, der jenseits unserer raum-zeitlichen Welt existiert, nicht 
enthält.58 Diese Annahme suggeriert nun, dass es eine verbindliche und normative 
Struktur der Wirklichkeit gibt, an welcher all unsere Perspektivierungen Maß 
nehmen. Gemäß dieser normativen Vorgabe dessen, was es gibt, kann dann ge-
folgert werden, dass der Theismus falsch ist. Wenn man vor dem Hintergrund 
dieser Annahme dennoch an der Rede von Gott festhalten möchte, müsste man sie 
konsequent uminterpretieren. Es deutet einiges darauf hin, dass von Sass genau 
eine solche atheistische Revision theologischer Semantik vornimmt. Es lässt sich 
bei einer solchen Position allerdings kritisch anfragen, weshalb hier überhaupt 
noch an der theologischen Sprache festgehalten werden soll. Das Reden über den 
Glauben an Gott scheint hier ohne signifikante semantische Verluste z. B. durch 
Ausdrücke wie „der Liebe Raum geben“ oder „hoffnungsvoll leben“ substituiert 
werden zu können. Es bleibt unklar, warum man religiöse Sprache dann nicht ins-
gesamt in unterschiedlichen Beschreibungen von Liebe, Glaube und Hoffnung59 
aufgehen lässt und auf die Rede von Gott, Schöpfung oder ewigem Leben 
schlicht verzichtet. Der Rückgriff auf solche Termini scheint dann nur unnötige 
semantische Härten zu erzeugen. Vermutlich wegen der Verpflichtung auf die 
biblische Sprache verwendet von Sass „Gott“ z. B. an zahlreichen Stellen weiter-
hin als grammatikalisches Nomen, obwohl dies genau die Gegenständlichkeit der 
Referenz suggeriert, die er in seinem Ansatz zurückweist. Die genaue Bedeutung 
des folgenden Satzes, der sogar ein maskulines Personalpronomen für Gott ent-
hält, ist auf der Basis der Revision der Semantik des Ausdrucks „Gott“, die von 
Sass vornimmt, z. B. nur mit viel Aufwand nachvollziehbar:

 „Existenz Gottes heißt folglich, dass Gott für Menschen wirklich wird, in-
dem er an ihnen wirkt und dadurch für sie alles anders und neu aussieht.“60 

Handelt es sich bei „er“ in diesem Satz um eine maskuline Personifizierung der 
Liebe bzw. der Summe der diese Liebe bestimmenden Prädikate? Es bleibt er-
klärungsbedürftig, weshalb man sich so umständlich ausdrücken sollte und vor 
dem Hintergrund der vorgeschlagenen Semantik, den Ausdruck „Gott“ nicht ein-
fach weglässt und direkt über die Liebe spricht. 

Nun deutet allerdings einiges daraufhin, dass von Sass eine solch atheistisch-
reduktionistische Semantik ablehnt. So widerspricht er der Annahme, dass es eine 
normative, naturalistische Metaperspektive auf die Wirklichkeit gibt. Er führt am 
Beginn seines Buches das Beispiel von verschiedenen möglichen Betrachtungs-
weisen eines Kunstwerkes an. Neben einer ästhetischen Betrachtungsweise, kann 
z. B. von Vertreter:innen eines Auktionshauses auch nach dem monetären Wert 
eines Kunstwerkes gefragt werden. Darüber hinaus kann auch eine chemische 
Analyse des betreffenden Kunstwerkes durchgeführt werden. Die damit ver-
bundene naturwissenschaftliche Perspektive unterscheidet sich sowohl von der 
ästhetischen als auch von der monetären Perspektive. Die Pointe dieses Beispiels 
besteht für von Sass nun gerade in der Irreduzibilität solcher Perspektiven.61 Im 
Einklang damit weist von Sass auch psychologisierende, spiritualisierende oder 
ethisierende Reduktionismen religiösen Glaubens zurück.62 Es geht ihm explizit 



77;  76; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

67	 Vgl. u. a. Cassirer, Philosophie, 226–233; Quine, 
Dogmas; Sellars, Empiricism.
68	 Dies ist an dieser Stelle bewusst vage 
formuliert. Hinsichtlich der plausibelsten Formen 
des Realismus gibt es selbstverständlich intensive 
Debatten. 

Philosophical Theology in Honor of Norman Kretzmann, Brattleboro, Vt. 
1993, 145–178, 

Balaguer, Mark, Realism and Anti-Realism about Metaphysics, in: Edward 
N. Zalta / Uri Nodelman (Hg.), The Stanford Encyclopedia of Philoso-
phy (Spring 2025 Edition), URL = <https://plato.stanford.edu/archives/
spr2025/entries/realism-about-metaphysics/>.

Beierwaltes, Werner, Platonismus im Christentum (Philosophische Ab-
handlungen), Frankfurt am Main, 3. erweiterte Aufl. 2014.  

Burrell, David B., Knowing the Unknowable God: Ibn Sina, Maimonides, Aqui-
nas, Notre Dame 1986.

Cassirer, Ernst, Die Philosophie der symbolischen Formen, Dritter Teil: 
Phänomenologie der Erkenntnis, ECW 13, Hamburg 2010.

Chignell, Andrew, ‘As Kant has Shown …’. Analytic Theology and the Critical 
Philosophy, in: Michael Rea / Oliver Crisp (Hg.), Analytic Theology. New 
Essays in the Philosophy of Theology, Oxford 2009, 117–135.

Davis, Brian, Aquinas on what God is not, in: Revue Internationale de Philoso-
phie 52 (1998), 207-225.

Fakhri, Omar, The ineffability of God, in: International Journal for Philosophy 
of Religion 89 (2021), 25–41.

Frege, Gottlob, Die Verneinung, in: Gottlob Frege, Logische Untersuchungen, 
herausgegeben und eingeleitet von Günther Patzig, Göttingen, 4. durch-
gesehene und bibliographisch ergänzte Aufl. 1993, 54–71.

Gäb, Sebastian, The Logic of Ineffability, in: Jacob Hesse / Matthias Ruf (Hg.), 
Gott und Sprache. Zur Semantik und Pragmatik der Rede von Gott 
(Exploratio. Systematische Theologien 1), Baden-Baden, im Erscheinen.

Hempel, Carl G., Problems and Changes in the Empiricist Criterion of Meaning, 
Revue Interantionale de Philosophie 4 (1950), 41–63. 

Herzberg, Stephan, Wie weit reicht menschliche Sprache? Thomas von Aquins 
Lehre von der Analogie der Gottesnamen, in: Jacob Hesse / Matthias Ruf 
(Hg.), Gott und Sprache. Zur Semantik und Pragmatik der Rede von Gott 
(Exploratio. Systematische Theologien 1), Baden-Baden, im Erscheinen.

Hesse, Jacob, Metaphors, religious language, and linguistic expressibility, in: 
International Journal for Philosophy of Religion 93 (2023) 239–258.

verteidigen.67 Wir scheinen niemals Zugriff auf empirisch Gegebenes vor jeder 
Interpretation zu haben. In Kombination mit der ontologisch starken Lesart von 
Perspektiven bzw. Interpretationen ergibt sich daraus, dass es die Struktur der 
Welt mit einer bestimmten Summe von Gegenständen nicht gibt. Die Perspektive 
des religiösen Glaubens ist selbst konstitutiv dafür, welche Gegenstände die Welt 
enthält. Wenn wir Perspektiven so stark verstehen, wie von Sass dies tut, können 
wir die Summe der Gegenstände der Welt nicht über unsere Perspektiven hinweg 
konstant halten. Von Sass versucht in seinem Ansatz aber genau dies zu tun: es 
gibt nach ihm aus einer ontologischen Metaperspektive keinen Gott als Gegen-
stand der Wirklichkeit. Zugleich versteht er den religiösen Glauben nicht bloß als 
eine psychologisch erbauliche Fiktion oder Sprache, sondern als eine irreduzible 
und ontologisch starke Perspektive auf die Welt, unsere Tätigkeiten und unsere 
Existenz. Letztere Annahme scheint aber nicht konsistent mit der Annahme einer 
atheistischen Metaperspektive kombinierbar zu sein.  

Apophatischen Theologien stehen in grundlegender Spannung zu zentralen An-
nahmen des vorgestellten Ansatzes eines atheistischen Glaubens. Dasjenige, was 
wir mit „Gott“ bezeichnen, geht im Rahmen apophatischer Theologien gerade 
nicht in unseren menschlichen Perspektiven auf. Mit der Betonung von Gottes 
Transzendenz und Andersheit soll gerade verdeutlicht werden, dass hier auf eine 
über menschliche Denkkategorien und Vorstellungen prinzipiell hinausgehende 
Wirklichkeit Bezug genommen wird. Zugleich verpflichtet diese Annahme der 
Transzendenz Gottes, auch in der moderat apophatischen Lesart, auf einen ge-
wissen Realismus: Wenn Gottes Realität und Wesen unabhängig von unserem 
Denken ist, muss man auch annehmen, dass die Struktur der Wirklichkeit, zu-
mindest in Teilen, nicht von unserem Denken und unseren Perspektiven ab-
hängt. Eine solche realistische Grundannahme68 erfährt in der gegenwärtigen 
systematischen Philosophie ganz unabhängig von der Religionsphilosophie 
wieder vermehrt Zustimmung. Dies kann man auch als Zeichen für die Relevanz 
und Aktualität apophatischer Theologien deuten, in denen Kritik an naiv-
anthropomorphen Gottesvorstellungen mit einer im weitesten Sinn realistischen 
Ontologie und Erkenntnistheorie verbunden werden können. 

Literatur

Alston, William P., Aquinas on Theological Predication. A Look Backward and 
a Look Forward, in: Eleonore Stump (Hg.), Reasoned Faith. Essays in 

https://plato.stanford.edu/archives/spr2025/entries/realism-about-metaphysics/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2025/entries/realism-about-metaphysics/


79;  78; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Pseudo-Dionysius Areopagita, Die Namen Gottes. Übersetzt von Beate R. 
Suchla (Bibliothek der griechischen Literatur 26), Stuttgart 1988. 

Quine, Willard V. O., Two Dogmas of Empiricism, in: Philosophical Review 60 
(1951), 20–43. 

Rocca, Gregory, Speaking the Incomprehensible God. Thomas Aquinas on the 
Interplay between positive and negative Theology, Washington, DC 2004.

Ruh, Kurt, Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areopagita, München 
1987.

von Sass, Hartmut, Atheistisch glauben. Ein theologischer Essay, Berlin, 4. Aufl. 
2024.

von Sass, Hartmut, Von der Begründung zur Explikation, Eine Revision 
religiöser Epistemologie, in: Martin Breul / Klaus Viertbauer (Hg.), Der 
Glaube und seine Gründe. Neue Beiträge zur religiösen Epistemologie, 
Tübingen 2022, 115–138.

von Sass, Hartmut, Warum Gott nicht existiert. Eine theologische Besinnung, in: 
Neue Zeitschrift für systematische Theologie und Religionsphilosophie 
56 (2014), 348–367.

Sellars, Wilfrid, Empiricism and the Philosophy of Mind, Cambridge, MA / 
London 1997.

Stern, Josef, Maimonides on Language and the Science of Language, in: Robert 
S. Cohen / Hillel Levine (Hg.), Maimonides and the Sciences, Dordrecht 
2000, 173–226.

Stolina, Ralf, Niemand hat Gott je gesehen. Traktat über negative Theologie 
(Theologische Bibliothek Töpelmann 108), Berlin / New York 2000. 

Striet, Magnus, Grenzen des Nichtsprechens. Annäherungen an die negative 
Gottesrede, in: Alois Halbmayr / Gregor Maria Hoff (Hg.), Negative 
Theologie heute? Zum aktuellen Stellenwert einer umstrittenen Tradition, 
Freiburg im Breisgau 2008, 20–33.

Thomas von Aquin, Summa theologica, übersetzt von Dominikanern und 
Benediktinern Deutschlands und Österreichs, 1. Band, Salzburg 1934.

Thomas von Aquin, Summa contra Gentiles, herausgegeben, übersetzt und mit 
Anmerkungen versehen von Karl Albert und Paulus Engelhardt unter Mit-
wirkung von Leo Dümpelmann, Darmstadt, 4. Aufl. 2013

Hesse, Jacob, Zur Semantik der Analogielehre, in: Zeitschrift für Theologie und 
Philosophie 145 (2023) 327–352.

Hesse, Jacob, Chancen und Risiken theologischer Metaphorik, in: Kathrin 
Ritzka / Matja Vudjan/ Lukas Wiesenhütter / Kim Wundschuh (Hg.): 
Theologie und Sprache, Regensburg, im Erscheinen.

Hick, John, An Interpretation of Religion. Human Responses to the Transcen-
dent, Basingstoke / London 1989. 

Insole, Christopher J., Why John Hick Cannot, and Shound Not, tay out of the 
Jam Pot, in: Religious Studies 36 (2000), 25–33

Jacobs, Jonathan D., The Ineffable, Inconceivable, and Incomprehensible God. 
Fundamentality and Apophatic Theology, in: Jonathan Kvanvig (Hg.): 
Oxford Studies in Philosophy of Religion 6 (2015), 158–176.

Jüngel, Eberhard, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie 
des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen, 
8. Aufl. 2010. 

Kars, Aydogan, Unsaying God. Negative Theology in Medieval Islam, Oxford 
2019. 

Lee Harris, Joshua, Analogy in Aquinas: The Alston-Wolterstorff Debate Revis-
ited, in: Faith and Philosophy 34 (2017), 33–56.

Levinas, Emmanuel, Difficile Liberté. Essais sur le judaïsme, Paris, 4. Aufl. 
1995.

Louth, Andrew, Deny the Areopagite (Outstanding Christian Thinkers), London 
/ New York 2001.

Marion, Jean-Luc, Dieu sans l’être, Paris 1982.

Moses Maimonides, Führer der Unschlüssigen. Übersetzt und Kommentar von 
Adolf Weiß. Mit einer Einleitung von Johann Maier (Philosophische 
Bibliothek 184 a–c), Hamburg 2007.

Plantinga, Alvin, Warranted Christian Belief, New York / Oxford 2000. 

Pryzwara, Erich, Analogia entis. Metaphysik. Ur-Struktur und All-Rhythmus, 
Einsiedeln, 3. Aufl. 1996.

Pseudo-Dionysius Areopagita, Über die mystische Theologie und Briefe. Ein-
geleitet, übersetzt und mit Anmerkungen versehen von Adolf Martin 
Ritter (Bibliothek der griechischen Literatur 40), Stuttgart 1994.



80; 

transformatio; 2025—Heft 2 

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Lead, kindly light 
von John Henry Newman (1801 – 1890), 1833
zum Kirchenlehrer erhoben am 1. November 2025

Leite mich, freundliches Licht, im Finstern um mich her 
Leite Du mich!
Die Nacht ist dunkel, das Zuhause fern, 
Leite Du mich!
Halte Du meine Füße in der Spur; ich verlange nicht,
Das ferne Ziel zu sehen; mir genügt der nächste Schritt. 

Ich war nicht immer so, bat nicht darum, 
Dass Du mich leitest.
Ich zog meinen eigenen Weg vor, wählte ihn und sah nur ihn. 
Aber jetzt leite Du mich!
Ich zog das Grelle vor, und ungeachtet meiner Ängste
trieb Stolz den Willen an. Doch denke nicht an die verlorenen Jahre!

Stets hat deine Macht mich gesegnet, gewiss wird sie 
Mich weiterhin leiten
Über Heide und Moor, über Felsen und Strom, bis 
Die Nacht vorüber ist,
Und mit dem Morgen jene Himmelsboten mir zulächeln, die ich
Schon lange geliebt, aber für eine Weile aus dem Blick verloren hatte.

Übersetzung: Georg Steins

Turner, Denys, The Darkness of God. Negativity in Christian Mysticism, Cam-
bridge 1998. 

Van Elswyk, Peter, Metalinguistic Apophaticism, in: Lara Buchak / Dean W. 
Zimmermann (Hg.), Oxford Studies in Philosophy of Religion 11 (2025), 
139–167.

Ward, Keith, Truth and Diversity of Religions, in: Religious Studies 26 (1990), 
1–18.

Westerkamp, Dirk, Via negativa. Sprache und Methode der negativen Theologie, 
Paderborn 2006. 



83;  82; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

1	  Zur Biografie Zundels vgl. de Boissière / 
Chauvelot, Zundel.
2	  Eine Ausnahme stellten die Jahre 
1930–1933 darf, in denen er Seelsorger des 
Mädchenpensionats Bon Rivage in La Tour-de-
Peilz bei Vevey (VD) war.

Claude Bachmann
MTh, wissenschaftlicher Assistent und Doktorand am Lehrstuhl für Dogmatik 
und Fundamentaltheologie an der Theologischen Hochschule Chur

Die Basilika der Stille

Zum Motiv der Stille im Denken Maurice 
Zundels

Der Westschweizer Mystiker und Theologe Maurice 
Zundel (1897–1975) träumte einst von einer Hagia 
Sigê, von einer „Basilika der Stille“. Er träumte von 
einem Ort, an dem vom Fundament bis zum Dach 
alles von der Präsenz der Stille durchdrungen und 
geprägt ist. Wer war Maurice Zundel, der sich nach 
einem der Stille geweihten Gotteshaus sehnte und für 
den die Stille nicht bloss die Abwesenheit von Klang 
war, sondern das Erklingen von Vollkommenheit?

Maurice Zundel ist in christlichen, insbesondere in gemeindlichen Kreisen im 
französischsprachigen Raum – von Lausanne bis Paris, von Louvain-la-Neuve 
bis Québec – für seine theologische Weitsicht bei gleichzeitiger spiritueller Tiefe 
bekannt. So existieren vorwiegend in der Westschweiz und in Frankreich ca. 30 
Lesekreise, in denen Texte des Schweizer Mystikers und Theologen gelesen und 
diskutiert werden. Im deutschsprachigen Raum hingegen sind seine Person und 
sein Denken bisher weitgehend unbekannt geblieben. Vor diesem Hintergrund 
möchte der vorliegende Beitrag eine doppelte Funktion erfüllen: Zum einen soll 
ein geistesgeschichtlich bedeutender Schweizer Denker des 20. Jahrhunderts zu-
mindest ansatzweise vorgestellt werden und zum anderen soll die Stille als eine 
tragende Säule der Spiritualität Zundels herausgearbeitet werden. Nach einem 
einleitenden Abschnitt zur Person Zundels, intendieren die vier anschliessenden 
Teile, das Motiv der Stille im zundelschen Denken zu erschliessen, ohne dabei 
eine vollständige Darstellung beanspruchen zu wollen. 

Maurice Zundel (1897–1975)

Das Leben von Maurice Zundel ist von zahlreichen Gegensätzen geprägt: das 
Heranwachsen als junger Katholik im westschweizerischen protestantischen 
Neuenburg zu Beginn des 20. Jahrhunderts; die Erfahrung der Gegenwart Gottes 
einerseits – beispielsweise in der Generosität seiner protestantischen Grossmutter 
gegenüber in Armut lebenden Menschen –, und die strikt neuthomistische Aus-
bildung an der theologischen Fakultät in Freiburg i. Üe. andererseits; eine über 
20 Jahre währende bischöfliche Ablehnung, die erst drei Jahre vor seinem Tod 
eine späte päpstliche Anerkennung erfuhr.1 Der vielleicht grösste Gegensatz im 
Lebens Zundels besteht allerdings darin, dass womöglich ausgerechnet dieser 
von Spannungen geprägte Lebensweg ein einzigartiges Denken und Werk hervor-
brachte.  

Nach seinem Theologiestudium (1915–1919) an der Theologischen Fakultät in 
Freiburg i. Üe. wurde Zundel im Frühling 1919 als erster Neuenburger seit der 
Reformation zum Priester geweiht. Seine ersten pastoralen Erfahrungen sammelte 
er als Vikar in Genf, jedoch fand diese Anstellung 1925 ein abruptes Ende. Weil 
er mit profaner Literatur anstelle des Katechismus unterrichtete, weil er vor 
dem versammelten Genfer Klerus von einer Kirche predigte, die am Ende eines 
jeden Jahres leere Bankkonten vorzuweisen hätte und weil er über einige seiner 
Priesterkollegen mehr wusste, als er durfte, erhielt Zundel von 1925 bis 1946 von 
der Diözese keine Anstellung in der Schweiz.2 Der damalige Bischof des Bistums 
Lausanne, Genf und Freiburg, Marius Besson (1876–1945) urteilte, Zundel sei 
ein Sonderling und „Freischärler“ (francs-tireurs), und die Kirche möge keine 
Freischärler. Für Zundel begannen 21 lange Jahre des Exils. Zunächst musste er 
in Rom am Angelicum seine Theologie „nachbessern“ (1925–1927) und schloss 
mit einem Doktorat in Philosophie über den Einfluss des Nominalismus auf das 
christliche Denken ab. Anschliessend arbeitete er als Spiritual und Schul- sowie 
Jugendseelsorger in Paris (1925–27; 1933–37; 1938/39), London (1929/30) 
und Kairo (1939–1946). Zudem studierte er ein Jahr an der École biblique de 



85;  84; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

5	  De Boissière, Avant-propos 16.
6	  De Boissière / Chauvelot, Zundel 258.
7	  Vor allem während seiner Zeit in Kairo (1939-
1946) engagierte sich Zundel mit grosser Hingabe 
als Seelsorger bei den Pfadfinder:innen. Einer der 
Pfadfinder, den Zundel in Kairo begleitete, war 
der angehende ägyptisch-libanesische Philosoph 
René Habachi (1915–2003). Habachi und Zundel 
verband eine enge Freundschaft, und es war 
Habachi, der 1986 das erste wissenschaftliche 
Kolloquium über Zundels Denken am Institut 
Catholique de Paris in Paris organisierte. 
8	  Vgl. De Boissière / Chauvelot, Zundel 258–259.
9	  Donzé, Pensée 17. Diese und alle folgenden 
Übersetzungen: Claude Bachmann.

3	  Seine Privatbibliothek umfasste mehr als 3’500 
Bücher.
4	  „Auxiliaire“ ist im Deutsch am ehesten mit 
„Hilfspriester“ zu übersetzen.  

war für ihn Rückzugsort, Halt und Quelle. Und in der Stille begegnete er der gött-
lichen Gegenwart wie an keinem anderen Ort. 

„Stille Mäeutik“

Der französische Jesuit Bernard de Boissière (1921–2016) schrieb im Vorwort der 
Biografie „Maurice Zundel“, dass diese, um dem Geist Zundels gerecht zu werden, 
Momente der Stille in Form von weissen Seiten enthalten müsse.5 De Boissière 

kannte Zundel persönlich und attestierte ihm gerade aufgrund der Stille 
und des Schweigens, die von seinem Schweizer Priesterfreund 

ausgingen, ein hohes Mass an Kommunikationsfähigkeit. 
Nicht zuletzt dadurch hätten viele Gesprächspartner:innen 

von Zundel die Erfahrung gemacht, ernsthaft gehört zu 
werden und sich verstanden gefühlt. 

Zundel fiel durch die Stille auf, die er war, die er 
verkörperte und mitzuteilen versuchte. So kam 
es vor, dass er in Gesprächsrunden, zu denen er 
gezielt eingeladen und als „aussergewöhnlichen 
Redner“ angepriesen wurde, oder im Rahmen 
von seelsorgerlichen Einzelgesprächen kein 
Wort sagte, sondern lediglich zuhörte und ab 

und zu lächelte. Zu Beginn irritiert und mit dem 
Schweigen Zundels überfordert, fanden die um Rat 

suchenden Menschen im Laufe des Gesprächs jedoch 
gerade durch die Stille Zundels Antworten auf ihre 

Fragen. De Boissière und Chauvelot qualifizierten diese 
seelsorgerliche Eigenart Zundels als „stille Mäeutik“6.

Diese Erfahrung hat beispielsweise eine junge Pfadfinderin in Kairo ge-
macht. Aufgrund ihrer leitenden Funktion bei den Pfadfinderinnen kam es zu 
regelmässigen Treffen mit Zundel7, die sie oft dazu nutzte, um ihm ihre Lebens-, 
Sinn- und Glaubensfragen anzuvertrauen.8 Die Wirksamkeit des stillen, ledig-
lich zuhörenden Seelsorgers sollte ihr erst Jahre später so richtig bewußtwerden, 
als sie selbst als Psychotherapeutin Menschen begleitete. So pflegte sie, wie sie 
es selbst in den Begegnungen mit Zundel erfuhr, durch ihr Schweigen zu ihren 
Patient:innen zu sprechen. 

Auch Donzé sieht in der Stille ein entscheidendes Element für Zundels Charisma 
und sein seelsorgerliches Feingefühl. Nach seinem Dafürhalten gründet dieses 
Charisma nicht nur in Zundels sprachlichen und schriftstellerischen Fähig-
keiten, sondern gerade in der Stille, in der er „mit Leidenschaft das Geheim-
nis der göttlichen Wahrheit betrachtete [contemplait] und sich jedem Wort ver-
weigerte, das nicht aus seinem Innersten kam und ihm als Geschwätz erschien“9. 
Donzé weist damit auf einen wesentlichen Punkt hin. Für Zundel bedeutete die 
Stille nicht bloss die Abwesenheit von Geräuschen, sondern er verband damit 

Jérusalem (1937/38). Auch wenn die Erfahrung des Exils sehr schmerzlich 
war, wusste Zundel aus der Situation das Beste zu machen. Er las sehr viel3, 
lernte diverse Sprachen, besuchte in Paris Philosophie-Vorlesungen, verkehrte 
in Intellektuellenkreisen, lernte in London den Anglikanismus kennen und fand 
in Kairo durch die Auseinandersetzung mit dem Islam einen neuen Zugang zur 
Trinität. 

Nicht zuletzt trug diese Lebensphase entscheidend dazu bei, dass sich Zundels 
Denken durch vertiefte theologische und philosophische Kenntnisse sowie ein 
breites naturwissenschaftliches Wissen auszeichnete. Er setzte sich beispiels-
weise intensiv mit dem philosophischen Atheismus (u. a. Karl Marx [1818–1883] 
und Friedrich Nietzsche [1844–1900]), der Existentialphilosophie (u. a. Albert 
Camus [1913–1960] und Jean-Paul Sartre [1905–1980]) sowie den neuesten Er-
kenntnissen der Biologie (Jean Rostand [1894–1977]) und der Wissenschafts-
philosophie (Gaston Bachelard [1884–1962]) auseinander.

Nach dem Tod des Bischofs wurde Zundel wieder mit pastoraler Arbeit in der 
Schweiz betraut. Allerdings blieb ihm sein grosser Traum verwehrt, als Pfarrer 
einer Pfarrei vorzustehen und pastorale Verantwortung zu tragen. Dafür bot sich 
ihm dadurch die Möglichkeit, Einladungen zu Vorträgen und Exerzitien im Aus-
land anzunehmen. So verbrachte er die letzten knapp 30 Jahre seines Lebens als 
Auxiliaire4 in Lausanne-Ouchy (1946–1975) mit regelmässigen Aushilfen in Bex 
(1948–1952) sowie mit zahlreichen Engagements ausserhalb der Schweiz. 

Zundel arbeitete zeitlebens extrem viel, oft auch über die Grenzen seiner körper-
lichen und mentalen Möglichkeiten 
hinaus. Vor allem während seiner Zeit 
in Genf (1919–1925) und in Lausanne 
(1946–1975) war die Arbeitsbelastung 
durch die mannigfachen priesterlichen 

und pastoralen Dienste enorm hoch. So betete er das Brevier nicht selten erst 
nach Mitternacht. Darüber hinaus hielt und leitete Zundel ab den 1940er Jahren 
von Paris bis Beirut eine Vielzahl von Vorträgen und Exerzitien. Trotzdem fand 
Zundel immer wieder Zeit – in der Regel allerdings nachts –, Artikel oder Bücher 
zu verfassen. Er verfasste zahlreiche Artikel für verschiedene Zeitungen und Zeit-
schriften und insgesamt 21 Bücher (je nach Zählweise 22), von denen vier post-
hum veröffentlicht wurden. Alle seine Bücher sowie eine Auswahl an Artikeln 
und bisher unveröffentlichten Texten sind von 2019 bis 2025 in der neunbändigen 
Gesamtausgabe erschienen. Herausgeber der Gesamtausgabe ist Marc Donzé 
(*1947), ehemaliger Professor für Pastoraltheologie der Theologischen Fakultät 
in Freiburg i. Üe. und weltweit anerkannter Zundel-Experte. Zudem ist Donzé 
Präsident der Fondation Maurice Zundel und veröffentlichte 1981 die erste Dis-
sertation über Zundel (La pensée théologique de Maurice Zundel).

So rastlos das Leben Zundels erscheint und es auch tatsächlich war, so essenziell 
war für den umtriebigen Westschweizer Mystiker und Theologen die Stille. Sie 

So rastlos das Leben Zundels erscheint und es auch tat-
sächlich war, so essenziell war für den umtriebigen West-
schweizer Theologen und Priester die Stille.

Bild 1: © Fondation Maurice Zundel



87;  86; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

11	 Vgl. Zundel, Royaume.
12	 Zundel, Royaume 505.
13	 Zundel, Royaume 506.10	 CVH 226. 

für ihn dabei in keinem Gegensatz zur klösterlichen Stille. So übertrug sich bei-
spielsweise die Harmonie des gregorianischen Gesangs oder der Anblick der an-
dächtig betenden und den Gottesdienst feiernden Mönche auf sein inneres, in der 
Stille ruhendes Gleichgewicht. Und es war im Kloster Einsiedeln, wo Zundel in 
der Stille Gottes Gegenwart erfuhr: „Die Stille war wahrhaftig Gottes Präsenz.“12

Die Erfahrung der Gegenwart Gottes in der Stille und im Schweigen sowie 
das im Kloster Einsiedeln gefundene Gleichgewicht verflüchtigten sich im 
anschliessenden Theologiestudium (1915–1919) in Freiburg allerdings inner-
halb kürzester Zeit wieder. Vor allem der an der Fakultät gelehrte Neuthomismus 
mit damit verbundener neuscholastischer Philosophie waren für Zundel „eine 
schreckliche Prüfung“ (une terrible épreuve). Gott wurde zum Prüfungsgegen-
stand, den es durch trockene Formeln zu beweisen galt. Von der in der Einsiedler 
Stille mit allen Sinnen entdeckten und erfahrenen göttlichen Gegenwart war 
nichts mehr zu spüren: „In der Theologie ging es nicht darum, sich für die Trinität 
oder die Gnade begeistern zu lassen, sondern es galt Prüfungen über die Trinität 
und über die Gnade zu bestehen.“13 

Es dauerte einige Jahre, bis Zundel aus der Enge des neuthomistischen Systems und 
der pastoralen Überarbeitung herausfand und in der Stille des Benediktinerinnen-
klosters an der „Rue Monsieur“ in Paris wieder aufatmen konnte. Dazwischen 
lagen vier beschwerliche Jahre des Studiums, sechs sehr arbeitsintensive Jahre als 
Vikar in Genf (1919–1925) und die schmerzliche Erfahrung der Zurückweisung 
durch den Bischof. Nach dem ihm auferlegten Doktoratsstudium in Rom (1925–
1927) fand er sich im Pariser Vorort Charenton als fünfter Vikar wieder, wo er 
unter anderem damit beauftragt war, durch möglichst viele Hochzeiten und Be-
erdigungen genügend Geld einzuwerben, um den Lohn der angestellten Priester 
sicherzustellen. Als er nach sechs Monaten ausgelaugt und mit den Nerven 
am Ende war, wurde ihm zu seinem grossen Glück die Stelle als Spiritual der 
Benediktinerinnen an der „Rue Monsieur“ in Paris vermittelt.

„Die rue Monsieur? Das war die Offenbarung der Stille!“14 In der Stille des 
Klosters im sonst lauten Paris begann er wieder zu atmen, begann er wieder zu 
leben. Ähnlich wie in Einsiedeln hüllte sich auch der Klosteralltag in Paris in 
Stille und in Schweigen. Die Schwere seiner Sorgen hinsichtlich der schwierigen 
Beziehung mit seinem Bischof legte sich in der Begegnung mit der Stille Gottes, 
die er im Herzen von Paris wiederfand und von der die Benediktinerinnen Zeugnis 
ablegten. Zundel sah mitunter darin einen Grund, warum so viele Menschen, 
darunter viele Pariser Intellektuelle, in die Gottesdienste an der „Rue Monsieur“ 
pilgerten. Denn während das Klostergebäude und die Kapelle im Vergleich zu 
den vielen anderen Kirchen in Paris an sich eher unscheinbar und nicht unbedingt 
einladend waren, zeichnete sich Zundel zufolge die Atmosphäre an der „Rue 
Monsieur“ unter anderem dadurch aus, dass die Stille effektiv gelebt und nicht 
bloss auferlegt wurde.15

Die beiden Beispiele zeigen, wie wegweisend die Erfahrungen der Stille sowie 
das Leben in und aus ihr für Zundel waren. Sein ganzes Leben lang blieb die Stille 
für ihn das Lebenselixier schlechthin. Während der Jahre im Exil (1925–1946), 

in erster Linie eine Lebenshaltung. Im Lärm der theologischen, philosophischen 
sowie gesellschaftspolitischen Debatten und Diskussionen seiner Zeit erachtete 
er das Schweigen als heilsame Möglichkeit, verhärtete Fronten zu versöhnen 
und trennende Mauern einzureissen. Dabei ging es ihm nicht darum, Sachver-
halte bewusst zu verschweigen oder über Dinge hinwegzusehen, sondern in der 
Stille, im Schweigen genau hinzuhören, um das Wesentliche vom Unwesent-
lichen zu trennen und laues Geschwätz oder das „Reden um des Redens willen“ 
zu vermeiden. Aus ähnlichen Gründen verfügte Papst Franziskus vor Beginn der 
Jugendsynode 2018, dass während den Arbeiten in der Vollversammlung und in 
den Gruppen an Bischofsynoden nach fünf Beiträgen ein Moment der Stille ein-
gehalten wird, um dem Gehörten den nötigen Resonanz- und Reflexionsraum zu 
bieten. Zundel hätte diese Art der Kommunikation sehr zugesagt.  

Die heilsame monastische Stille

Für Zundel war Stille nicht nur ein entscheidender Faktor in der Kommunikation 
mit anderen, sondern auch eine essenzielle Quelle für das persönliche Wohl-

ergehen. Er war sich sowohl der Kost-
barkeit als auch der Fragilität der Stille 
bewusst: „Nichts ist kostbarer und 
nichts ist empfindlicher als ein inneres, 
in der Stille ruhendes Gleichgewicht, 

das ständig durch den Lärm bedroht ist, den wir selbst verursachen.“10 Zundel 
hat selbst erlebt, wie wertvoll Stille ist: Einmal als Jugendlicher und einmal zu 
Beginn seiner Exiljahre, als sie ihm zur dringend benötigten Ausgeglichenheit 
verhalf.

Zundel hat nicht oft über sein Leben gesprochen. Wenn er es dennoch tat, bei-
spielsweise in einem Vortrag im Januar 1961 in Genf, der 1976 posthum in der 
Zeitschrift „Choisir“ der Westschweizer Jesuiten veröffentlicht wurde11, dann 
kam er stets auf die zwei Jahre an der Stiftsschule im Kloster Einsiedeln (1913–
1915) zu sprechen. Nach fünf Jahren am lateinischen Gymnasium in Neuenburg 
(1907–1912) musste er zur Vorbereitung auf den Eintritt ins Priesterseminar und 
das Theologiestudium ein Intensivjahr in Philosophie am Kollegium St. Michael 
in Freiburg i. Üe. (1912/13) absolvieren. Obwohl seine schulischen Leistungen 
hervorragend waren und er gerne am Unterricht teilnahm, entschied er sich, die 
Matura an der Stiftsschule des Klosters Einsiedeln abzuschliessen. Dies gab ihm 
gleichzeitig die Gelegenheit, Deutsch zu lernen, die Muttersprache seines Vaters, 
der ursprünglich aus dem Kanton Aargau stammte.

Obwohl damals über 100 Mönche im Kloster lebten, war Zundel von der Stille 
und der Einkehr, die den Klosteralltag umgaben, beeindruckt und tief bewegt. Im 
Kloster Einsiedeln erlebte er zum ersten Mal, wie sich die Stille in seinem Leben 
ausbreiten und Wurzeln schlagen konnte und so zu seiner inneren Ruhe beitrug. 
Die barocke Klosterkirche und die aufgrund der zahlreichen Pilger:innen sehr oft 
mit einem Orchester und nicht selten pompös gefeierten Gottesdienste standen 

Im Kloster Einsiedeln erlebte er zum ersten Mal, wie 
sich die Stille in seinem Leben ausbreiten und Wurzeln 
schlagen konnte und so zu seiner inneren Ruhe beitrug. 



89;  88; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

19	 Johannes vom Kreuz, Gesang 116, 127, 129 
und 130. Übersetzungen: P. Aloysius ab Immac. 
Conceptione.
20	 Vgl. Johannes vom Kreuz, Gesang 129–130.
21	 Zundel, Dieu 394. 
22	 EI 131.
23	 Vgl. EP 196–198.

14	 Zundel, Monsieur 275.
15	 Vgl. Zundel, Monsieur 275.
16	 Vgl. JE 23.
17	 Vgl. z. B. HJ 126; JE 35.
18	 Johannes vom Kreuz, Gesang 12.

kein Geräusch verbreitet“, oder der „lautlosen Musik“19. In den dem Gedicht an-
gehängten Erklärungen geht Johannes vom Kreuz näher auf diese Formulierung 
ein.20 Ihm zufolge erhebt jedes Geschöpf – aufgrund seiner Beziehung zu Gott – 
seine Stimme, um zu verkünden, inwieweit Gott in ihm gegenwärtig sei. Alle diese 
Stimmen würden nun eine Harmonie der erhabensten Musik ergeben. Und weil 
diese Musik jede irdische Musik übertreffe und die Erkenntnis Gottes eine ruhige 
und stille sei, handle es sich um eine „Musik, die kein Geräusch verbreitet“. Gott 
sei nun insofern selbst die „lautlose Musik“, da der Mensch in Gott die Harmonie 
dieser alle Stimmen umfassenden Musik erkennen und von ihr kosten könne.

Zundel geht nie näher auf die Erklärungen von Johannes vom Kreuz zu „la música 
callada“ ein. Er verwendet lediglich die Formulierung la musique silencieuse, 
interpretiert sie auf seine Art und Weise und nutzt sie, um damit seinerseits Gottes 
Grösse zu preisen. In einem 1963 erschienenen Artikel klingt das dann zum Bei-
spiel so: 

„Gott ist lautlose Musik. Er ist nicht 
dort, wo Lärm ist. Und darum: Sobald 
wir Lärm machen, trennen wir uns von 
ihm. Dann können wir ihn nur noch 
durch Formeln und Worte erreichen, 
die alle von unseren Begrenzungen 
durchdrungen sind und ihn so zu einem 

Götzen machen. Um ihm zu begegnen, müssen wir ihm zuhören, wir müssen 
aus unserem ganzen Sein ein kniendes Schweigen machen. Dann erklingt seine 
Stimme wie die Stimme der lautlosen Musik.“21

Diese Passage bringt sehr schön zum Ausdruck, wie Zundel Stille und Gott mit-
einander in Beziehung setzt. Er verortet Gottes Wirklichkeit und Gegenwart in 
der Stille. An dieser Stelle ist mit Stille jene Lebenshaltung gemeint, von der 
bereits oben die Rede war. Es ist eine Askese des Schweigens, die dem Lärm 
keinen Raum bietet, der vom Menschen selbst ausgeht: dem Unnötigen, dem 
Geschwätz, den leeren Formeln und Worten, mit denen die göttliche Wirklich-
keit funktionalisiert und systematisiert wird. Im Schweigen öffnet sich ein Raum 
und es offenbart sich ein Sein, in dem die lautlose Musik erklingt. So nehme der 
Mensch gerade in der Stille seiner selbst (silence de soi) – wenn er alle Geräusche 
zum Schweigen bringe – jene lautlose Musik wahr, die der lebendige Gott ist. 
Darum mahnte Zundel die Gläubigen:

„Wahre Gläubige machen wenig Lärm. Da sie ihrem Glauben gegenüber einen 
grenzenlosen Anstand verspüren, ziehen sie das Schweigen dem Reden vor, 
sofern nicht die Wahrheit oder die Liebe sie zum Sprechen verpflichten.“22

Zundel suchte die Stille, vermied möglichst jeden unnötigen Lärm und übte sich 
im Schweigen, um sich selbst und der lautlosen Musik zu lauschen. Er war über-
zeugt, dass sich im Sein der Stille eine Quelle finden lässt, die die Horizonte 
des Menschen erweitert und erneuert.23 Diese Quelle musste jedoch nicht 

in denen er keine pfarreiliche Anstellung hatte, konnte er die Stille gut in seinen 
Alltag integrieren. Wie notwendig dies war, zeigte sich in den Jahren in Genf 
(1919–1925) und in Lausanne (1946–1975): Der eigentlich sehr ruhige und be-
dachte Zundel konnte sehr aufbrausend sein, was nicht zuletzt ein Indiz dafür 
war, dass es ihn an stillen Momenten mangelte. Hinzu kam, dass er in Genf und 
Lausanne aufgrund der vielen Arbeit oft nur wenige Stunden schlief.

Die Stille hatte für Zundel allerdings nicht nur eine existentielle Bedeutung, 
sondern er betonte auch ihre spirituelle und theologische Relevanz für den einzel-
nen Menschen und für den christlichen Glauben. 

Gott, „die lautlose Musik“

Zundels Denken zeichnet sich durch eine einzigartige Verbindung von theologisch-
spiritueller Weitsicht, spiritueller Tiefe und poetischer Mystik aus. Dadurch er-
öffnet er neue Zugänge und Perspektiven auf drängende Fragen. Dies äussert 
sich unter anderem in der Art und Weise, wie er Gott bzw. das Göttliche denkt. 
Zundels Leidenschaft und Faszination für Gott rühren nicht von den Antworten 
des Katechismus oder von der neuscholastischen Philosophie des Neuthomismus 
her. Vielmehr waren es in seiner Kindheit und Jugend beispielsweise die Hingabe 
und Fürsorge seiner protestantischen Grossmutter für die ärmeren Menschen, die 
für ihn ein Zeugnis des Wirken Gottes waren, oder der (ebenfalls protestantische) 
Nachbarsjunge, der ihm aus der Bergpredigt vorlas und ihn mit seiner eindring-
lichen Stimme zutiefst bewegte.

Für Zundel ist Gott kein System aus Lehrsätzen, sondern eine Begegnung. An-
gesichts dessen spiele es keine Rolle, welchen Namen man Gott gebe, ob „die 
Wahrheit“ oder „die Schönheit“, ob „das Unaussprechliche“, das „X“ oder 
„das Omega“; entscheidend sei vielmehr, dass man Gott als Wirklichkeit oder 
als Gegenwart begegne, die den Menschen von sich selbst, von Egoismus und 
Narzissmus befreie und ihm so ermögliche, für andere ein Raum zu sein, in dem 
sie sich angenommen fühlen.16 Zundel selbst sprach oder schrieb oft in Metaphern 
oder Sprachbildern über Gott. 

Auf eines seiner bevorzugten Sprachbilder soll nun im Folgenden näher ein-
gegangen werden: „die lautlose Musik“ 
(la musique silencieuse). Dabei handelt 
es sich nicht um eine Wortschöpfung 

von Zundel selbst, sondern um eine Formulierung des spanischen unbeschuhten 
Karmeliten und Mystikers Johannes vom Kreuz (1542–1591), auf den er in 
diesem Zusammenhang oft verweist.17 Das spanische Original lautet „la música 
callada“ und findet sich (je nach Fassung) in der 14. bzw. 15. Strophe des Poems 
„Geistlicher Gesang“ von Johannes vom Kreuz.18 Die Formulierung reiht sich 
in einen Art Hymnus ein, in dem der Mystiker die Grösse Gottes in unterschied-
lichen Sprachbildern besingt. So sei Gott wie „Ströme, die da rauschen“, er gleiche 
„der Nacht voll stiller Ruh“ oder eben der „música callada“, der „Musik, die 

„Gott ist lautlose Musik. Er ist nicht dort, wo Lärm ist.“

Es ist eine Askese des Schweigens, die dem Lärm keinen 
Raum bietet, der vom Menschen selbst ausgeht: dem Un-
nötigen, dem Geschwätz, den leeren Formeln und Worten, 
mit denen die göttliche Wirklichkeit funktionalisiert und 
systematisiert wird.



91;  90; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

26	 Vgl. JE 42.
24	 AL 305.
25	 NDS 70.

Die Stille besitzt im Denken Zundels einen zentralen anthropologischen und 
spirituellen sowie auch einen erkenntnistheoretischen Wert. Für ihn ist sie kein 
blosses Schweigen oder die blosse Abwesenheit von Klang, sie ist nicht einfach 
ein Zustand, sondern die Möglichkeit schlechthin, Schönheit, Wahrheit, Liebe 
oder Gott zu erfahren. Zundel war davon überzeugt, dass ein von Stille geprägtes 
Leben zur Vollendung des Universums beiträgt.26

Wenn auch eine „Basilika der Stille“ vielleicht nie erbaut wird, so hat doch jeder 
Mensch die Möglichkeit, seine persönliche „Basilika der Stille“ zu finden und zu 
erschaffen.

Literatur

De Boissière, Bernard, Avant-propos, in: Maurice Zundel. Nouvelle édition 
revue et augmentée, Paris 2009, 13–27.

De Boissière, Bernard / Chauvelot, France-Marie, Maurice Zundel. Nouvelle 
édition revue et augmentée, Paris 2009.

Donzé, Marc, La pensée théologique de Maurice Zundel. Pauvreté et libération, 
Genève / Paris, 1981.

Johannes vom Kreuz, Geistlicher Gesang. Nach den neuesten kritischen 
Ausgaben aus dem Spanischen übersetzt von P. Aloysius ab Immac. 
Conceptione aus dem Orden der unbeschuhten Karmeliten (Sämtliche 
Werke, Band 4), München / Rom 1925.

Zundel, Maurice: Allusions. In: Vérité et personne. Écrits et documents sur la 
vérité et la connaissance, rassemblés, présentés et édités par Marc Donzé 
(Œuvres complètes, tome V), Paris 2022. [Zitiert als: AL]

Zundel, Maurice, Croyez-vous en l’homme ?, in: L’homme à bras ouverts. Écrits 
et documents de 1947 à 1959, rassemblés, présentés et édités par Marc 
Donzé (Œuvres complètes, tome VI), Paris 2023, 139–229. [Zitiert als: 
CVH]

Zundel, Maurice, Émerveillement et pauvreté. Retraite à des oblates bénédic-
tines, Saint-Maurice 32009. [Zitiert als: EP]

Zundel, Maurice, Hymne à la joie, in: Vers la joie d’exister. Écrits et documents 
de 1964 à 1969, rassemblés, présentés et édités par Marc Donzé (Œuvres 
complètes, tome VIII), Paris 2024, 33–130. [Zitiert als: HJ]

Zundel, Maurice, Je est un autre, Montréal 1997. [Zitiert als: JE]

zwingend die lautlose Musik sein, also Gott, sondern das, was den betreffenden 
Menschen in der Stille bewegt, berührt und ergreift. Vor diesem Hintergrund 
verband Zundel mit Stille auch eine Form der „Ergriffenheit“ (émerveillement), 
die sich bei den Menschen in ganz unterschiedlichen Tonlagen, Aktivitäten, Be-
ziehungen, Landschaften etc. äussert. Während Alpinist:innen von jedem Berg-
gipfel, Wander:innen von einer atemberaubenden Aussicht oder Chemiker:innen 
angesichts einer wissenschaftlichen Entdeckung immer wieder von Neuem er-
griffen werden, finden Musiker:innen beim Musizieren oder Künstler:innen in 
ihrem Atelier beim Zeichnen ihre ganz persönliche Stille und Quelle. Deshalb sei 
es wichtig, dass jeder Mensch seine Leidenschaften, seine Interessen und seine 
Bedürfnisse gut kenne, um der Ergriffenheit sowie der Stille und damit einher-
gehend der Quelle auf seine ganz eigene Art und Weise Raum bieten zu können.

Basilika der Stille

Die Erfahrung der Ergriffenheit nimmt 
im zundelschen Denken eine zentrale 
Rolle ein. Für Zundel sind es gerade 
diese Momente, in denen der Mensch 
in eine Wirklichkeit „geworfen“ ist, 

die ihn durch und durch erfüllt und von sich selbst befreit. Interessant ist nun, 
dass Zundel die Stille mit dem Echo oder der Resonanz, die die Ergriffenheit 
im Menschen auslöst, in Verbindung bringt. Und zwar derart, dass zum Beispiel 
der Wert eines Kunstwerkes proportional zur Stille ist, die es erzeugt.24 Je er-
griffener, je stiller, je schweigsamer und je nachdenklicher ein Kunstwerk – oder 
grundsätzlich ein Moment der Ergriffenheit – eine Person zurücklässt, desto eher 
vermöge diese Person das Kunstwerk, die Schönheit der Landschaft, die wissen-
schaftliche Entdeckung, die Liebe einer Person etc. wirklich zu erfassen. Damit 
gewinnt Stille bei Zundel eine erkenntnistheoretische Dimension: Sie ist die Be-
dingung der Möglichkeit, das Wirkliche, das Eigentliche, das Schöne, das Wahre 
zu erfahren. So gehe es vor einem Kunstwerk stehend also zunächst nicht darum, 
beispielsweise über Kunsttechniken zu debattieren oder sich mit kunstgeschicht-
lichem Wissen zu profilieren, sondern in der Stille, im „Schweigen des eigenen 
Ichs“ (le silence de soi-même) das Kunstwerk bzw. den Moment der Ergriffenheit 
für sich sprechen und es so zur unerschöpflichen Quelle werden zu lassen.

Vor dem Hintergrund von Momenten der Stille bzw. des Schweigens, die die Er-
griffenheit in der Lage ist hervorzurufen, ist die Stille für Zundel schliesslich 
ein Ort der Gotteserfahrung. Alles, was der Mensch von dem unergründlichen 
Mysterium der göttlichen Gegenwart erahnen, erleben oder erfahren könne, habe 
mitunter seinen Ursprung in der Stille oder im Schweigen. Deshalb träumte er 
von einer Hagia Sigê, von einer „Basilika der Stille“25. Er träumte von einem Ort, 
an dem vom Fundament bis zum Dach alles von der Präsenz der Stille durch-
drungen und geprägt ist. Er träumte von einem Ort, an dem Harmonie und Stille 
ineinander übergehen, an dem sich der Mensch der Ergriffenheit hingeben kann 
und an dem er der lautlosen Musik Raum gibt, sich selbst zu offenbaren.

Er träumte von einem Ort, an dem vom Fundament bis 
zum Dach alles von der Präsenz der Stille durchdrungen 
und geprägt ist.



92; 93; 

transformatio; 2025—Heft 2 transformatio; 2025—Heft 2 

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

„Die Schreie um Erlösung, die in einer Kirche nachhallen. 

Stille. Voller Schreie. Schrei in der Stille geborgen.“

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.

Zundel, Maurice, La clé du Royaume, in: À la découverte de Dieu. Écrits ca-
téchétiques et philosophiques, rassemblés, présentés et édités par Marc 
Donzé (Œuvres complètes, tome III), Paris 2020, 504–509.

Zundel, Maurice, La pauvreté de Dieu, in: Dieu qui rend libre. Écrits et docu-
ments de 1960 à 1963, rassemblés, présentés et édités par Marc Donze 
(Œuvres complètes, tome VII), Paris 2024, 391–395.

Zundel, Maurice, La rue Monsieur, in: L’homme à bras ouverts. Écrits et do-
cuments de 1947 à 1959, rassemblés présentés et édités par Marc Donzé 
(Œuvres complètes, tome VI), Paris 2023, 275–276.

Zundel, Maurice, L’Évangile intérieur, in: Harmoniques. Écrits de décembre 
1935 à 1939, rassemblés, présentés et édités par Marc Donzé (Œuvres 
complètes, tome 2), Paris 2019, 115–197. [Zitiert als: EI]

Zundel, Maurice, Notre-Dame de la Sagesse, in: Harmoniques. Écrits de dé-
cembre 1935 à 1939, rassemblés, présentés et édités par Marc Donzé 
(Œuvres complètes, tome 2), Paris 2019, 35–107. [Zitiert als: NDS]



95;  94; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse) Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse)

1	  aus: Aphorismen.

Paul Deselaers
Dr. theol., Pfarrer em., Spiritual in Münster

„diese unerklärliche 
stille“ (Jon Fosse)

Zur spirituellen Bedeutung von Stille

Lärm und Stille sind immer wiederkehrende Ge-
gebenheiten im Alltag. Das eine kann ablenken und 
zerstreuen, jedoch auch krankmachen; das andere 
kann unruhig machen, jedoch auch an den Kern des 
Lebens und Glaubens heranführen. Künstler wissen 
darum in ihrem Umgang mit dem Wort, dem Ton, der 
Farbe. Genau wie die Heilige Schrift. In ihr ist Elija 
ein Prototyp, der mit beidem zu kämpfen hat, mit 
Lärm und Stille.

Eine laute Welt
Der deutsche Virologe und Nobelpreisträger Robert Koch (1843–1910) soll in 
seinem letzten Lebensjahr in einem vielzitierten Wort vorausgesagt haben: „Eines 
Tages wird der Mensch den Lärm ebenso unerbittlich bekämpfen müssen wie 
die Cholera und die Pest.“1 In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts war es so 
weit. Es wurde politisch ausdrücklich um Lärmbegrenzung gerungen: Muss die 
Gesundheit der Menschen geschützt werden, die in ohrenbetäubendem Lärm zu 
arbeiten haben, oder ist der Erhalt der Arbeitsplätze wichtiger und vorrangig – un-
geachtet der eindeutigen und lebenslangen Gesundheitsschäden für die Arbeiter? 
Der Lärmschutz im beruflichen Bereich wurde längst gesetzlich geregelt und stark 
verbessert. Doch außerhalb davon ist die Entwicklung rasant: Die Welt ist im 
Empfinden sehr vieler Menschen zu laut; Lärm ist ein Dauerbegleiter geworden. 
Renovierungsarbeiten an älteren Häusern und Neubauten, Straßenarbeiten für 
die Erneuerung von Rohren, Verlegung von Glasfaserkabeln und anderer Infra-
struktur ziehen sich oft über Monate hin und stören die Ruhe, bei aller Einsicht 
in die Notwendigkeit. Tosender Verkehrslärm in den Städten, nicht nur zu den 
vertrauten Stoßzeiten, lässt die Verständigung von Fußgängern fast verstummen. 
Autos, aus denen laute Musik wummert und sich ungebremst in die Umgebung 
ausbreitet, fahren bei Tag und bei Nacht. Ebenso können Schienen- und Flugver-
kehr durch ihren Lärm Menschen belästigen und den Schlaf nachhaltig stören. 
Für viele scheint mittlerweile der Knopf im Ohr unverzichtbar, Rundumservice 
an Hörbarem aus dem Smartphone. Zwar ist die „Nachtruhe“ als fester Rechts-
begriff beim deutschen Schallimmissionsschutz geregelt, doch gibt es zusehends 
mehr eine nervenzerrüttende Lärmvermüllung des öffentlichen Raumes, auch in 
der Zeit von 22 – 6 Uhr. Nicht selten dringt in hellhörigen Mehrfamilienhäusern 
laute Musik oder nächtliches Fernsehen aus den Wohnungen, für alle anderen im 
Haus hörbar. Telefonieren ist überall und zu jeder Zeit möglich – in einer Laut-
stärke, die einem „Fern-Sprecher“ alle Ehre macht, tags und nachts, drinnen und 
draußen. Lärm ist ein Stressfaktor erster Kategorie. Er bedroht die öffentliche 
Gesundheit und reduziert die Lebensqualität. Darauf macht der jährliche „Tag 
gegen Lärm“ (27. April) unmissverständlich aufmerksam. Wenngleich das Lärm-
empfinden sehr unterschiedlich ausgeprägt sein kann, sicher auch eine gewisse 
Gewöhnung eintritt, machen doch die gesundheitlichen Folgen nachdenklich. Ge-
hörschäden, Konzentrationsprobleme, Schlafstörungen und Dauerstress machen 
krank und können auch mitmenschliche Kontakte stören und Beziehungen be-
lasten. Lärm ist Aufruhr.

Lärm kann man machen, Stille nicht

Wie alles im Leben hat etwa die Musik zwei Seiten. In ungebremster Laut-
stärke kann sie nerven und krank machen. Sie kann jedoch auch beflügeln, in-
spirieren, das Wohlbefinden steigern, Freude erzeugen und damit die besten 
menschlichen Fähigkeiten fördern. In diesem ambivalenten Kontext ist die Stille 
bedroht, die nach den Zeugnissen der Menschheitsgeschichte und nach vielen 
Erfahrungen sensibler Menschen zum lebendigen und guten Leben dazugehört. 
Wenn es so viel Sorge um den Anstieg des Lärmpegels gibt, wenn Menschen 



97;  96; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse) Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse)

7	  Pineau, Gleichgewicht, 30f.
8	  Krauß, Herz, 25.26.
9	  Wolf, Kassandra, 140.
10	 Frau Antje Wichtrey, Granada, danke ich 
herzlich für die Erlaubnis, diese beiden Bilder 
hier zu veröffentlichen, Herrn Hans-Georg 
Hunold (Galerie Hunold, Greven), für die beiden 
Bilddateien.

2	  Vgl. zu genaueren Informationen: https://www.
kh-freiburg.de/de/hochschule/news/2025/10-08-
freiburger-stille-studien (Zugriff: 10.11.2025).
3	  Amichai, Faust, 105.
4	  Berest, Postkarte, 188.
5	  RUMI, Mit Flügeln, 31.
6	  Cioran, Tränen, 18.

erkundet den Weg in die Stille und verdichtet ihn so: „das Gleich-
gewicht der Stille /// verletzlich ist / das gleichgewicht der stille // 
ertasten musst du es / wie der vorwärtsgleitende fuss des equilibristen 
/ das drahtseil // dein herz / das sich gleich einer singenden lerche / in 
den himmel schwingen möchte, / weiß um den / kostbaren Moment // 
und schweigt“.7 Hier wird das „Machen“ der Stille ausgeschlossen, es 
gilt der „kostbare Moment“, der ̀ kairos´, dem ich mich dann aussetze. 
Dafür gilt in unzähligen Versuchen: „Ich muß mein Herz üben!“, wie 
die Dichterin Angela Krauß nicht müde wird, zu betonen, um das Still-
schweigende, das sich über die Welt legt, vorsichtig zu öffnen, damit 
zum Vorschein kommt, was sich in der Stille verbirgt.8 Im Rückgriff 
auf die griechische Mythologie hat Christa Wolf ihre „Kassandra“ ge-
schrieben. In der Perspektive der Ich-Erzählerin ist Kassandra in Troia 
zum Objekt und auch Beutestück gemacht, doch begibt sie sich in 
einen schmerzlichen Prozess der Selbstaufklärung und der Loslösung 
aus den scheinbar unverrückbaren Strukturen hin zur Autonomie, die 
für sie – sehend – im Tod enden wird. In dem komplexen inneren 
Monolog gibt es immer neue Momente zum Innehalten: „Da entstand 
ein Schweigen, in das meine Stimme paßte; nun hatte sie genau den 
Raum gefunden, der für sie vorgesehen war.“9 

Das Schweigen als Ausdruck der Stille, die Stille selbst als ein Raum, 
in dem sie sich ihrer bewusst und gewiss wird. Zu diesem Wort hat 
Antje Wichtrey, die in ihren Arbeiten vielfach Wort und Bild verbindet, 
einen Holzschnitt geschaffen (1996), auf dem eine Person im Meer 
dieser zitierten Worte in einem Kahn steht und mit den Stößen eines 
senkrecht gehaltenen Ruders sich auf das Ufer (der Stille?) zubewegt.10 

Ein anderes Bild von ihr heißt: „Eine sprechende Stille“ (2011). Zwei Menschen 
sitzen nebeneinander auf der scharfen Grenze zwischen zwei verschieden-
farbigen Flächen, – Wo? Wann? Warum? Wozu? – jede:r Betrachter:in wird sich 
einer anderen Frage aussetzen. Die bewunderte und doch als Außenseiterin in 
der Nachkriegsliteratur 
geltende österreichische 
Schriftstellerin Ilse 
Aichinger (1921–2016), die 
viele Leidenswege durch-
schritten hat, wollte in ihrem 
Schreiben Genauigkeit er-
reichen, nicht Fantasie ent-
werfen. Diese Genauigkeit 
findet sie unter den Details 
des verschütteten All-
tags, unter der Ohnmacht, 
unter der Bedrohung und 
Rebellion. Sie schreibt ein-
mal: „Betrachtung, das ist 
ein schönes Wort; als ließe 

durch den Lärm sich selbst nicht mehr richtig fühlen, stellt sich die Frage: Was 
muss der Lärm vielleicht zudecken? Und wovor fliehen Menschen, wenn sie 
sich pausenlos berieseln lassen und in der Folge möglicherweise krank werden? 
Und wohin möchten sie kommen, wenn sie die beschworene Stille suchen? Den 
Lärm können wir Menschen machen, das Gegenteil, die Stille hingegen, nicht. 
Sie wird gefunden oder sie findet mich. Wer keine Aussicht auf Stille und Ruhe 
hat, stumpft entweder ganz ab oder ist irgendwann auch nicht mehr fähig zu einer 
sinnvollen Aktion. Die „Freiburger Stille-Studien“, die 2015 von Psychologen 
der Katholischen Hochschule Freiburg initiiert wurden, zeigen im Rahmen ver-
schiedener therapeutischer Settings das unerhörte Potential von nur wenigen 
Minuten bewusster Stille, und wie erstaunlich diese sich auf die Selbstwahr-
nehmung und psychische Gesundheit auswirkt.2

Sehnsucht nach Stille

Es gibt den Traum von verborgenen Orten der Stille, die aufleben lassen. Un-
erwartet kann die Stille entstehen, kann sie gefunden werden, ist sie da – in 
menschlich wichtigen, ja überwältigenden Situationen. Da kann sich das Herz 
öffnen, empfänglich werden für etwas, das ich bislang nicht im Blick hatte, das 
von außerhalb meiner selbst kommt, das mich anleitet, den Blick vom Himmel 
nicht abzuwenden, ihn vielmehr zu heben. Die Stille kann mich auch an meine 
Grenzen führen, weh tun, Wunden freilegen. Jehuda Amichai sagt: „Seevögel 
schreien, wenn sie Land sehen / Menschen schreien, wenn sie Stille sehen.“3 – für 
ihn ein untrügliches Zeichen, dass im Widerstand gegen das Gegebene und Ge-
wöhnliche sich die Spur zum Göttlichen findet. Anne Berest hat in ihrem Roman 
„Die Postkarte“ eine ergreifende Erinnerungsliteratur geschaffen, die auf wahren 
Begebenheiten beruht. Aufgrund einer nach 61 Jahren im Briefkasten ihrer Mutter 
gefundenen Postkarte lässt das Buch die Geschichte einer ganzen Familie wieder-
aufleben, die in der Nazizeit in Frankreich verhaftet und umgebracht wurde, bis 
auf eine versteckte junge Frau, die so dem Grauen entronnen ist und doch nie ein 
glückliches Leben führen konnte. Die Tochter und die Enkelin der Überlebenden 
erforschen die Familiengeschichte. Als sie auf einen wichtigen Dokumentenein-
trag über die irrtümliche Verhaftung ihrer Vorfahren stoßen, heißt es: „Aber es 
gibt Dinge, die kann man sich nicht vorstellen. Und dann kann man nur dem 
Echo der Stille lauschen.“4 Der Dichter Rumi aus dem 13. Jh. wird in seinem 
bewegten Leben in einen Raum der Stille geführt, in dem er zu sich kommt und 
entdeckt, was in ihn gelegt ist, wozu er gewollt ist und wohin die ungeahnte 
Lebensreise geht. Der Weg in die Stille ist für ihn ein Weg nach innen. Auf diesem 
Weg „ist Rumi ein anderer geworden. Und er fragt sich selbst: Wer bist Du?“5 
Der rumänische Philosoph, Essayist und Kulturkritiker Emil M. Cioran (1911–
1995) hat in seinem frühen Werk „Von Tränen und von Heiligen“ die mensch-
liche Existenz geradezu seziert. Im Blick auf die Stille schreibt er: „Ich habe 
mich an die Scheinwelt geklammert, als ich verstand, dass es Absolutes nur in 
der Entsagung gibt.“6 Seine von Tränen begleitete Suche nach dem Absoluten 
ist für ihn selbst und sein Lesepublikum ein einziges Abenteuer, immer auch mit 
Ausweichen und Flucht verbunden. Die Lyrikerin Susann Pineau (geb. 1967) 

Bild 2: Antje Wichtrey | Eine sprechende Stille

Bild 1: Antje Wichtrey – Da ent-
stand ein Schweigen

https://www.kh-freiburg.de/de/hochschule/news/2025/10-08-freiburger-stille-studien
https://www.kh-freiburg.de/de/hochschule/news/2025/10-08-freiburger-stille-studien
https://www.kh-freiburg.de/de/hochschule/news/2025/10-08-freiburger-stille-studien


99;  98; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse) Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse)

18	 Fosse, stille, 49 (im Folgenden beziehen sich 
die Seitenzahlen auf diesen Band).
19	 Knauf, 1 Könige 15-22, 176. Im Folgenden 
zehre ich von diesem geistreichen und originellen 
Kommentar.

11	 Aichinger, Kleist, 44.
12	 Thomas, Schlingen, 43.
13	 Thomas, Schlingen, 49 u. ders., 
Steinzwitschern, 61.
14	 Kolbe, Imago, 91.
15	 Hüsch, Schwere, 51.
16	 Fosse, stille, 87.
17	 Fosse, Leuchten, 38.

stille“ kann nicht vollends ausgesprochen werden: „so weißt du dass es/ das un-
begreifliche gibt/ das alle begreifen/ denn das gesagte/ ist immer das gegenteil/ 
aber genau dann ist es da/ dann begreifen wir/ dann sind wir umgekehrt zugegen/ 
in der feinen regendunkelheit/ im schwarzen regenlicht“ (21). Der Dichter selbst 
weiß, wie unzulänglich die Sprache ist. Indem er sich mit der Sprache zurückhält, 
wird er jedoch genau: „Er mit den dummen wörtern/ die nie sagen können/ was er 
denkt und fühlt/ Er ist es der hilfe braucht“ (71). Und er bekennt: „Es ist zu still/ 
und zu lange her“. Doch nach einem „Aber“ weiß er: „Ich bin nicht mehr, nur 
noch in dir/ Und in einem blau/ wie in lauer und ruhiger wärme …“ (101). Wenn 
er so das menschliche Dasein umkreist, lüftet sich plötzlich der Vorhang und gibt 
den Blick in die Tiefe ein wenig frei: „diese unerklärliche stille/ die andere einst 
bereit gemacht haben, diese/ unerklärliche/ wärme/ der niemand/ begegnen kann, 
dieser unerklärliche atem/ den wir alle gesehen haben/ im blick der andern/ und 
dort, in ihrem hohen gras, hat einer/ sein gesicht/ wiedergefunden. Vielleicht geht 
es/ darum/ ohne darum zu gehen/ Das ist was wir tun/ Das ist was wir immer 
wieder erzählen sollen/ und was nie erzählt werden kann/ Das ist was wir sind 
und tun“ (87).

Elijas Weg zum Gottesberg

Nicht nur in der Literatur ist die Stille als `Thema´ präsent. Wie von `dieser un-
erklärlichen stille´ erzählt werden kann und erzählt wird, was sie bedeuten kann, 
– dafür ist die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments eine Fundgrube. In 
der Erzählung von 1 Kön 19,1-14 etwa kommt ein Eiferer für Gott, Elija [ELI-JA 
= Mein Gott ist JHWH] zum Gottesberg Horeb. Nach gewaltigem Lärm gerät er 
in eine `unerklärliche stille´. Sein Leben gerät in eine ungewöhnliche Krise.

Zum Hören und Verstehen braucht es den ganzen Elija-Zyklus mit Vor- und 
Nachgeschichte (1 Kön 16,29 – 19,21). Vom Gegenspieler des Elija, dem König 
Ahab, lässt sich sagen, „dass er der schlechteste aller bisher behandelten und sehr 
schlechten Könige Israels war“.19 Denn er fördert die Fremdgötterverehrung mit 
dem Bau von Altären, geht eine Mischehe mit Isebel, einer Frau aus dem heid-
nischen Sidon, ein und verehrt selbst den Baal (1 Kön 16,29-34). Sein Kontrahent 
Elija hingegen spricht mächtig wie ein Gott und kündigt eine alle betreffende 
Dürre an. Er selbst flieht vor der daraus folgenden Hungersnot in die Wüste. Dort 
wird er zuerst von Raben ernährt, dann von einer Witwe am Rand der Wüste, in 
Sarepta. Ihr zeigt er die Macht seines Gottes: Er verhilft ihr zu einer lebenslangen 
Versorgung und bringt ihr totes Kind wieder zum Leben (1 Kön 17,1-24).

Ein Gotteswort nun bringt Elija zu Ahab, damit die Dürre durch den ersehnten 
Regen endlich aufhört (1 Kön 18,1-40). Doch ihr Aufeinandertreffen wird aller-
erst von der Frage bestimmt, wer das „Verderben/die Gefährdung“ überhaupt 
verursacht hat. Königswort und Prophetenwort stehen sich unversöhnlich ent-
gegen, Machtpolitik eben. Wie soll es zu einer Lösung kommen? Elija fordert ein 
Kräftemessen: Welchen Gott gibt es wirklich? Dazu soll der König die Vollver-
sammlung Israels und alle Baals- und Aschera-Propheten (insgesamt 850) auf dem 

man Stille zwischen sich und den Gegenstand fallen und der Höllenlärm, der 
stumme Lärm, der für gewöhnlich in diesem Raum ist, vergeht.“11 Der walisische 
Priesterdichter Ronald Stuart Thomas (1913–2000) schreibt: „Das Telefon ist die 
Frucht/ vom Baum der Erkenntnis/ von Gut und Böse./ Wir können jeden damit 
anrufen außer Gott./ Das zu tun, heißt zu verkünden,/ dass er weit weg ist.“12 
Seine kompromisslosen Gedichte drehen sich um Fragen nach Gott wie auch 
nach dem Sterben je in Verbindung mit der Stille. Es ist eine spröde Stille, aus der 
mitunter sich Anklage erhebt oder eine sehnsuchtsvolle Liebeserklärung. Gegen-
spieler Gottes und damit des menschlichen Lebens ist für ihn die Maschine als 
Synonym für die Moderne, die die Stille tötet oder nur eine falsche Stille hervor-
bringt. Einmal heißt es: „Aber das Schweigen im Kopf/ ist, wenn wir am besten 
leben, in/ Hörweite des Schweigens,/ das wir Gott nennen. Das ist des Psalmen-/ 
dichters Tiefe, die Tiefe an-/ ruft, der bodenlose Ozean/ auf dem wir die Armada 
unserer Gedanken/ vom Stapel lassen, die nie ankommen wird //. Eine Gegenwart 
also, / deren Ränder unsere Ränder sind;/ die uns über unsere eigenen/ Abgründe 
hinweg ruft. Was tun/ außer ein wenig näher zu rücken / an solche Allgegenwart 
durch Stillhalten?“13 Gegen jedes leicht-fertige Sprechen dichtet Uwe Kolbe: „Die 
Stille/// niemals pausiert sie sonst, zerprasselt/ von Resten schweren Regens aus 
der Nacht/ … Du musst nur weitergehen und sie finden,/ die Dünentäler, Kuhlen, 
die versteckt/ ablandig liegen, wie wirklich fern der Welt,/ magst hier in Stille 
sogar niederknien.// Genügt das einem, sei es unbenommen./ Du aber reckst dich, 
machst dich auf/ erneut … und schaust aufs Meer, das windstille, hinaus:/ Hoch-
aufgebaute Dünung, Brecher tosen,/ nie war die Stille so erhaben und so laut“14. 
Noch einmal anders hat Hanns Dieter Hüsch, der als Liedermacher genial das 
Schwere leicht sagen konnte und aus einer Tiefe schöpfte, formuliert: „Die Stille 
ists, die überlebt.“ Und: „Es ist die Stille, die zur Kunst entfacht“15. Gedichte sind 
am ehesten hörbar. Der Klang ihrer Stille umspielt die einzelnen Verse. 

Jon Fosse: Stille ist lebensnotwendig

Viele Aspekte der Stille und ihrer Bedrohung offenbaren sich in den Erfahrungen 
der Menschen. Manchmal ist die Stille wie ein Boden, auf dem stehend jemand 
klarer sich sammeln und sprechen kann. Manchmal ist sie wie ein Raum, in dem 
es auf die Stille zu hören gilt und wer durch sie spricht. Was ist es mit der Stille 
und welche Wege führen zu ihr hin, mitten in der Geräuschkulisse? Jon Fosse 
(geb. 1959) nennt sie „diese unerklärliche stille“, und er verbindet sie mit etwas, 
das ihr vorgegeben ist: „diese/ unerklärliche/ wärme“16. An anderer Stelle erzählt 
er von einer „schwache(n) Stimme, trotzdem war es, als hätte diese Stimme eine 
Art warme und tiefe Fülle, ja beinahe, ja als ob etwas, das man Liebe nennen 
könnte, in der Stimme war“17. Stille ist für Jon Fosse etwas Lebensnotwendiges, 
weil „diese unerklärliche stille“ etwas aufbewahrt, bei dem die Sprache immer 
zu kurz greift. „… so still kann es sein/ …/ wie eine gnade/ die wir … atmen 
können“18. Seine Dichtung ist im besten Sinne des Wortes subversiv, kehrt von 
unten her um, weil sie den Blick auf das Nicht-Selbstverständliche richtet, das tief 
abgesunken zu sein scheint. So enttarnt er die Ideologie, dass der Mensch alles 
erklären und verändern kann. Daran hält er sich selbst, denn „diese unerklärliche 



101;  100; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse) Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse)

21	 Knauf, 1 Könige 15-22, 322.
22	 Knauf, 1 Könige 15-22, 274.323.
23	 Steins, Gott, 11-13.12. Siehe auch den Artikel 
„Der Gott des leisen Tons“ in diesem Heft.20	 Knauf, 1 Könige 15-22, 220.

Die Übernachtung in der Höhle (1 Kön 19,9ff), die dem Lesepublikum offenbar 
vertraut ist (s. Ex 33,22), führt zu einer grundlegenden Befragung seiner Lebens-
richtung – durch Gott selbst. SEIN Wort an ihn ist ungeheuer knapp: „Was hast 
du, dass du hier bist?“ Elija beteuert, mit großem `Eifer´ für JHWH, den Gott 
der himmlischen Heere, `geeifert´ zu haben. Damit macht er sich JHWHs ex-
klusive Identifizierung als „eifernd“ zu eigen (s. Ex 34,14), der in seiner ein-
zigartigen Beziehung zu Israel von seinem Volk auch die exklusive Verehrung 
fordert. Elija stellt sich als der einzig wahre Prophet vor Gott und klagt das Volk 
an: Es hätte seine Tora verlassen, seine Altäre eingerissen, seine Propheten mit 
dem Schwert erschlagen. Er selbst dagegen sei als einziger wahrer Gottesver-
ehrer übriggeblieben, dem jetzt auch das Leben genommen werden solle (1 Kön 
19,10). Unausgesprochen klingt mit: Wenn er nicht mehr da ist, gibt es die Be-
ziehung JHWH – Israel nicht mehr. Doch längst hat die Erzählung seine ver-
meintliche Überlegenheit enttarnt, und seine Selbstüberhebung bis hin zum il-
legalen „Schlachten“ der Propheten.
In diesem Geflecht von Ratlosigkeit, Verblendung und verquerer Selbstdarstellung 
des Elija tut Gott den ganz großen Schritt auf ihn zu und ergreift das letztmög-
liche Mittel: Er will sich ihm zeigen, indem er `vorübergeht´ (1 Kön 19,11-12). 
Elija soll die Höhle verlassen: „Tritt auf den Berg vor JHWH!“ und: „Dann wird 
JHWH sogleich vorübergehen“ (1 Kön 19,11). Sofort führt die Erzählung weiter: 
„Da“, was bedeuten kann `in demselben Moment´ folgen die vertrauten Begleit-
erscheinungen (vgl. Ps 18,8-16; 68,9-10; Micha 1,3-4; Hab 3,6-15), wenn Gott 
sich zeigt: Der Sturm, der auch auf Elijas größten Erfolg verweist beim Regen-
wunder auf dem Karmel (s. 1 Kön 18,41-46.45); das Beben, das mit dem Ge-
witter und Sturzregen einhergeht (s. 1 Kön 18,45); das Feuer, das ihn über alle 
anderen Propheten erhebt (s. 1 Kön 18,23.38). Für all diese Phänomene heißt 
es jedoch: „JHWH ist nicht im Sturm/(Erd)beben/Feuer.“ Auf diese Weise wird 
„Elijas größtem Erfolg, dem Feuer- und Regenwunder auf dem Karmel (18,38.45) 
nachträglich die Göttlichkeit entzogen“ .21 Israel hat erkannt, das JHWH „Der 
Gott“ ist (18,39), aber es hat nicht JHWH, seinen Gott, erkannt, denn er selbst 
war nicht dort. Auch vor der Höhle wird dieses dreifache „Nicht Dasein“ drama-
turgisch zugespitzt auf den Kern hin, nämlich die ganze andere Weise Gottes, 
nahe zu kommen und sich zu „zeigen“ (1 Kön 19,12): Die `Einheitsübersetzung´ 

wählt dafür „ein sanftes, leises Säuseln“, die `Bibel 
in gerechter Sprache´ das „Geräusch eines leisen 
Wehens“, die `Lutherübersetzung´ ein „stilles, 
sanftes Wehen“. Martin Bubers Übersetzung hat 

sich tief eingeprägt mit der „Stimme eines verschwebenden Schweigens“. Ernst 
Axel Knauf entscheidet sich für „eine feine, leise Stimme“ oder ein „Geräusch 
allerfeinsten Schweigens“22, Georg Steins bevorzugt „ein kaum hörbarer Luft-
zug“23. In der unauflösbaren Paradoxie der hebräischen Wendung von `Stimme´ 
und `Stille´ jedoch höre ich die „Stimme einer ganz besonders feinen Stille“. So 
stehen auch der Himmel und das Firmament vor Gott, in einer „unerhörten Stille“ 
(Ps 19,4)“.

Und Elija? Wie reagiert er auf diese für ihn so andere Gotteserscheinung? Aus 
kleinen Schritten (1 Kön 19,13-14) setzt sich zusammen, was dieses Ereignis für 

Karmelberg versammeln. Von dem `hüpfenden´ (unentschlossenen) Volk fordert 
Elija das klare Bekenntnis, ob es den Gott der Tora oder den Gott Kanaans will. 
Als das Volk nicht antwortet, greift Elija zu einer drastischen Demonstration. In 
einer Art Versuchsanordnung mit zwei Stieren soll sich durch Feuer vom Himmel, 
das die Opfergaben dann verzehrt, erweisen, welchen wahren Gott es überhaupt 
gibt, den Gott Israels oder den Gott Kanaans. Über den Tag hin bleibt das Rufen 
und Schreien nach göttlichem Feuer bis zur Raserei bei den Baalspriestern ergeb-
nislos. Elija selbst hingegen braucht nur die kurze Zeitspanne zwischen Sonnen-
untergang und Abend, um sein Opfer mit aller Ausstattung herzurichten. Er sorgt 
sogar dafür, dass alles triefnass ist. Dann beteuert er, dass er alles durch Gottes 
Wort (18,36) tut, er sei nur sein Vertrauter. Ziel ist, dass das Volk JHWH als den 
HERRN erkennt und umkehrt. Unverzüglich kommt Feuer des HERRN (JHWH-
Feuer) und verzehrt alles. Elijas Plan geht auf: Diesen Gott gibt es also, Baal gibt 
es nicht. Das Volk reagiert ergeben mit der doppelten Huldigung: <JHWH, er ist 
„Der Gott“>. Diese Antwort ist bemerkenswert. Dass JHWH „unser Gott“ ist, 
sagt das Volk nicht! Damit fehlt jedoch das Entscheidende, nämlich dass Gott die 
Welt geschaffen hat, dass er einzig ist, dass er sein Volk erwählt hat, dass seine 
Tora entsprechend der Schöpfungsordnung dem Menschsein entspricht, dass ER 
Israels Lebensgrundlage ist, – das alles sagt das Volk nicht. „ … vergisst Israel die 
Tora, verliert auch Gott den Ort seiner Wohnung in der Welt“.20 Elija spricht viel, 
das Volk redet wenig, JHWH redet gar nicht. Wo ist der Ort eines jeden? Zwar 
ergreift das Volk die Baalspropheten auf Eljas Befehl und führt sie zu einem Fluss 
herunter, doch er selbst „schlachtet“ sie dort. (Das ist in der Heiligen Schrift nie 
mit einer positiven Vorstellung verbunden.) Dann holt er nach der Dürre noch den 
Regen herbei, der mit Sturm, Gewitter und Beben kommt. Die Frage in dieser sub-
tilen Erzählung stellt sich so: Ist es mit Machttaten getan? Führen Sturm, Gewitter 
und Beben zum Glauben an den einzigen Gott? Offenbar helfen sie gar nicht dazu, 
wenngleich die Erzählung sie fraglos dem einen HERRN zuschreibt. Der Glaube 
an ihn, das Bekenntnis zu ihm ist schon längst vor diesen aktuellen Ereignissen 
in der Kurzformel gebündelt: „Höre Israel! JHWH, unser Gott, JHWH ist einzig. 
Darum sollst du JHWH, deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele 
und mit ganzer Kraft“ (Dtn 6,4-5). Das geschenkte Gottesverhältnis begründet 
das von Israel erwartete Verhalten. Israels Liebe kommt aus dem Hören! Und 
Israel jetzt?

Isebel droht Elija in ihrem Zorn mit dem Tod. Deshalb flieht Elija aus dem Norden 
Israels über Beerscheba in die sich anschließende Wüste im Süden (19,1-14). 
Sie wird wieder sein Zufluchtsort (s. 17,2-7). Unter einem Ginsterstrauch legt er 
sich nach der langen Wanderung nieder und eröffnet dem HERRN seinen Todes-
wunsch. Was ist es jetzt mit seinem Glauben an den zuvor demonstrierten macht-
vollen Gott? War das Tier-Experiment doch nur ein fauler Zauber? Das diskret 
servierte „Himmelsbrot“, das ein Engel ihm zweimal zur Kräftigung gibt, nimmt 
er wortlos hin. Wohl folgt er dem Auftrag, in der Kraft dieser Speise 40 Tage und 
Nächte zu laufen, und er wird zum Gottesberg Horeb geführt. Was erwartet ihn 
dort? 

„Stimme einer ganz besonders feinen Stille“



103;  102; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse)

26	 Kagge, Stille, 20.
27	 Hillesum, Chronistin, 658.
28	 Fuchs, Liebesvorrat, 6.
29	 Steindl-Rast, Erwachende Worte, 67.
30	 SAID, Psalmen, 56.

24	 Knauf, 1 Könige 15-22, 326.
25	 Steins, Gott, 13.

Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse)

Stille ist demnach kein Selbstzweck. „Ja, reden, genau das soll die Stille tun. Sie 
soll reden, und du sollst mir ihr reden und das Potential nutzen, das darin liegt“26. 
Wenn die Stille reden soll, und nach dem biblischen Zeugnis tut sie es, braucht es 
das hörende Schweigen. Hören bedeutet Zuhören und Hinhören, bedeutet auch, 
warten auf etwas und erwarten. Das Hören soll aktiv werden, nicht ein passives 
Über-sich-ergehen-lassen sein, kreatives Hören kann gelernt werden. Wer kennt 
nicht Unebenheiten und Vernebelungsversuche im Gespräch bis hin zum Weg-
hören. Erwartungsvolles Hinhören jedoch verbindet zugesprochene Worte mit 
Hoffnung. „Hineinhorchen“ – dieses deutsche Wort war für Etty Hillesum, die 
Niederländerin jüdischer Herkunft, besonders wichtig. 1943 wurde sie, fast drei-
ßigjährig, nach Auschwitz deportiert und dort ermordet. Inmitten der immer 
brutaler werdenden Judenverfolgung schreibt sie in ihr Tagebuch: „Eigentlich ist 
mein Leben ein einziges unablässiges <hineinhorchen>, in mich selbst, in andere, 
in Gott. Und wenn ich sage: Ich <horch hinein>, dann ist es eigentlich Gott in mir, 
der <hineinhorcht>. Das Wesentlichste und Tiefste in mir, das auf das Wesent-
lichste und Tiefste im anderen horcht. Von Gott zu Gott“ 27. In den beängstigenden 
Zeiten damals sind diese aus der Not geborenen Worte der „Glutkern biblischen 
Gottesglaubens und der ihm entsprechenden Mystik“28. Sie zeigen zugleich eine 
ebenso selbstverständliche wie wünschenswerte Alltagstreue. Der bekannte 
spirituelle Lehrer David Steindl-Rast schreibt in einem meditativen Gebet: „Und 
alles, was ich erlebe, will sich öffnen für Weiteres, Neues. Es erweist sich als 
Tor zu unverhofft mehr, zu dem es mich einlassen will, wenn ich wage, mich 
darauf einzulassen. Eine Taube lässt sich nieder auf dem Ast der Föhre. Unter ihr 
schwingt der Ast nieder und wieder zurück; dann noch einmal, aber weniger weit, 
und immer weniger, bis er zum Stillstand kommt. Mein Schauen wird zum Tor 
in Deine Stille. Ich will vertrauen lernen, dass selbst, was mir als abweisendste 
Wand erscheint, mein Tod, nur Vorwand ist für ein Tor zu Dir“29. Es ist wohl 
die Stille, die die Wachsamkeit ermöglicht wie auch das `Hineinhorchen´. Bei 
dem iranischen Dichter SAID heißt es in einem seiner Psalmen: „herr / bewohne 
meine stille / bis du und ich / die gebärden der verstoßenen entziffern …“30.

Stille kann auch Angst machen. Stille wird jeden an die Grenzen seiner selbst 
führen. Sie verhindert, dass ich mich vor mir selbst verstecke. Wer diese Ent-
deckung, wer ich in Wahrheit bin, verweigert – wie Elija –, wird in seinem alten 
Leben gefangen bleiben. Denn Gott kommt auf uns zu nicht auf der Höhe des 
Erfolgs, sondern in der Armut, Gebrochenheit und Verletzlichkeit. Stille legt die 
Lebenswunden offen. Das tut weh. Deshalb fordert die Stille mich heraus, dass 
ich mich zu meiner Lebens-Wahrheit verhalte und mich fragen lasse, wie ich 
leben kann bzw. soll. Dann kann es sein, dass ich meine Verletzlichkeit nicht 
als Bedrohung sehe, vielmehr als grundsätzliche Offenheit und Ansprechbarkeit. 
Wer das zulassen kann, wird erleben, dass „der christliche Glaube Erfahrung von 
Zerbrechlichkeit (ist), Mittel, der Gast eines Anderen zu werden, der beunruhigt 
und leben macht. Diese Erfahrung ist nicht neu. Mystiker und Spirituelle leben 
und sagen sie seit Jahrhunderten“31. Das bedeutet auch, dass Stille nicht Lange-
Weile ist, langweilig, sondern wie das Atmen zum Leben gehört und neu auf-
brechen lässt, eine Unbeschwertheit schenken kann in der Gewissheit des Wahr- 
und Angenommenseins. Denn Stille kann Lebloses in Leben verwandeln. Basis 

ihn auslöst. Zunächst: Er hört „die Stimme einer ganz besonders feinen Stille“, 
doch er verweilt nicht bei ihr. In der Annahme, `seinem´ Gott als Gegenüber zu 
begegnen, verschleiert er sein Gesicht mit seinem Mantel, weil er nicht wagt, ihn 
anzusehen. Erst jetzt tritt er aus der Höhle heraus und stellt sich in ihre Öffnung. 
Und genau da „ergeht an ihn eine Stimme“. Doch es ist ausdrücklich nicht Gottes 
Stimme. „JHWH ist vorübergegangen … Elija hat seine vorletzte Chance ver-
passt“24. Die Stimme konfrontiert ihn zum zweiten Mal wortgleich wie in 19,9 
mit einer Frage, seine letzte Chance: „Was willst du hier, Elija?“ (19,13). Und 
Elija wiederholt seine Antwort aus (19,10.14). Er nimmt nicht wahr, was sich 
verändert hat, was Gott ihm anbietet, er bleibt bei seinen Vorstellungen, wie 
Gott sich vernehmbar machen müsste. Die „Stimme einer ganz besonders feinen 
Stille“ sagt ihm nichts. Spricht sie nicht die Sprache seiner Vorstelllungen? Und 
so redet er an Gott vorbei und lässt Ihn an sich vorbeireden. Dieses Angebot der 
Gottesbegegnung verändert sein Denken nicht. Er tritt nicht für das Volk, das auf 
Abwegen ist, ein, vielmehr ergeht er sich in Beschuldigungen. Anders als Mose 
– von ihm hätte er lernen können. Braucht es ihn noch als Propheten? Diskret hat 
die Erzählung eingeflochten, dass die Tora schon gegeben ist. Sie gilt es zu hören 
und zu aktualisieren in dem, was geschieht. Die auf die „Stimme einer ganz be-
sonders feinen Stille“ in der Tora und im Geschehen der Tage hören, die sind die 
neuen Propheten.

In 1 Kön 19,15 beauftragt JHWH den Elija, den Weg zurückzugehen, den er 
nicht gehen wollte, und zwar nach Damaskus, in eine von Skandalen, Gewalt und 
Kriegsverbrechen bestimmte Situation. Bald wird er herausgenommen aus der 
Welt des religiösen Fanatismus. „Ihm bleibt die Aufgabe, einen Nachfolger ein-
zusetzen, dann wird er von einem feurigen Himmelswagen `abgeholt´. So kann er 
wiederkommen, um die Generationen zu versöhnen und sie zum wahren Gott zu 
führen …“25. Ob ihm – und den Lesenden – je aufgeht, was ihm widerfahren ist 
und wohin er hätte geführt werden können? Etwas Neues hat längst begonnen auf 
dem Horeb: Die Stimme einer ganz besonders feinen Stille!

Wege zur Stille – nicht ohne mich selbst

Der Elija-Zyklus lässt sich weit über die Erzählung hinaus als Wandlungsweg mit 
offenem Ende lesen, auf dem unerwartet die „Stimme einer ganz besonders feinen 
Stille“ alle zurückliegenden Momente anfragt, die dem Sturm/Beben/Feuer bei 
Elija im eigenen Leben ähneln. Ob ich diese „Stimme“ höre und beherzige, ob ich 
mein Leben aus dem Gehörten erneuern lasse, prägt den weiteren Weg. Elija steht 
als Figur da, die daran erinnert, auf dem ereignisreich-mühsamen Lebensweg die 
Geduld zu bewahren, um das Entscheidende nicht zu verpassen, eben diese be-
sondere Stimme. In der Erzählung vom Sturm auf dem See (Mk 4,35-41) tritt nach 
dem lebensgefährlichen Wirbelsturm und Jesu machtvollem Wort „große Stille“ 
ein (4,39). In sie hinein fragt Jesus seine Jünger hinüber auf einen neuen Weg: 
„Warum habt ihr solche Angst? Immer noch habt ihr keinen Glauben!“ (4,40). 
Stille zeigt sich hier als Auftakt eines weiterführenden Lernwegs aus dem Hören.



105;  104; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse) Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse)

31	 de Certeau, GlaubensSchwacheit, 249.
32	 Dickerhof, Innehalten, bes. 32-89.
33	 Kagge, Stille, 104.
34	 Steiner, Raum.

halten und Vertiefen führen. Auch die Psalmen bieten viele Anlässe zur Unter-
brechung. Gegen den „Hitzigen“ und den, der planvoll Böses tut, setzt Ps 37,7 
ein Gegengewicht: „Sei still vor dem Herrn und harre auf ihn!“ Mit langem Atem 
und Augenmaß soll der Mensch seine besten Kräfte einsetzen, aus der Stille vor 
dem Herrn. In Ps 62,2 wird gegen die scheinbar Halt gebenden Mächte im Leben 
wie Reichtum und Macht jene „Stillung“ und „Beruhigung“ gesetzt, die aus der 
Stille zu Gott hin erwächst. Ps 65, 2 setzt ein mit: „Dir ist Schweigen Lob, Gott 
auf dem Zion.“ Dieses Schweigen ist wie eine vertrauensvolle Erwartungshaltung 
auf Gott in seiner unentwegten Güte. Im zweitkürzesten Psalm 131 (nach Ps 117) 
geht es nicht um eine friedliche Idylle, sondern um einen dramatischen Gegen-
satz zur menschlichen Hybris/Überheblichkeit, die in der Erfahrung des Beters 
alle bewussten Lebensvollzüge (aus Herz, Augen, machtvollem Handeln) durch-
dringt. Er hat daran gearbeitet, seine suchende und irritierte Seele zur Stille zu 
führen (V 2). Das ist in einem dynamischen Ringen mit Gott geschehen. So ist 
er jetzt wie ein Säugling im Arm seiner Mutter. In diesem Bild ist ein `Gestillt´– 
und Angenommensein des Beters durch Gott selbst umschrieben. Doch auch hier 
ist deutlich: Stille, `Gestillt-Sein´ kann man nicht machen, es erwächst aus viel-
fachen, wachen Auseinandersetzungen, – mit sich selbst, mit anderen, mit Gott.

Literatur

Aichinger, Ilse, Kleist, Moss, Fasane, Frankfurt 1987.

Amichai, Jehuda, Auch eine Faust war einmal eine offene Hand, München 1994.

Aphorismen, Sentenzen und anderes – nicht nur für Mediziner, Leipzig 51988.

Berest, Anne, Die Postkarte. Roman, Berlin/München 102024.

Cioran, E. M., Von Tränen und von Heiligen (BS 979), Berlin 2018.

de Certeau, Michel, GlaubensSchwacheit, Stuttgart 2009.

Dickerhof, Bertram, Innehalten an Grenzen/Grenzen überwinden, Würzburg 
2024.

Fosse, Jon, diese unerklärliche stille. Gedichte, Münster 2025.

Fosse, Jon, Ein Leuchten, Hamburg 2024.

Fuchs, Gotthard, „Den Liebesvorrat auf dieser Erde vergrößern“, in: Christ in 
der Gegenwart 48/2023, 6.

Hillesum, Etty, Ich will die Chronistin dieser Zeit werden. Sämtliche Tage-
bücher und Briefe 1941–1943, München 2023.

dafür ist gewiss auch das Schweigen als sanfte Kraft, eine Wortlosigkeit als 
Loslassenkönnen.

Stille hat nicht nur mit Innehalten zu tun, sei es aktiv, sei es passiv, im eigenen 
Üben oder auch im plötzlichen Auf-gehalten-Werden. Ausführungen zur Stille-
Meditation und praktische Hilfen zur Meditation sind zahlreich vorhanden. Sie 
sind immer beeinflusst von der jeweiligen Grundeinstellung. Eine erfahrungs-
gesättigte Hilfe, die nicht die Mühe des Übens verschweigt, gibt es von Bertram 
Dickerhof32.

Menschen können im Strudel täglichen Lärms und Beschäftigtseins aufgehen. 
Andere wollen aus dieser Welt der Unterhaltung und Daueraktivität heraus und 
retten sich in Isolation und Regression, mitunter in Weltverachtung. Wie kann es 
darin Momente der Stille geben, die immer neu sowohl aus dem Getümmel der 
Eigenmächtigkeit und Überlegenheitsfantasie wie auch aus dem Verkriechen in 
eine Höhle herausführen und zu einem belebten Leben im Gleichgewicht ver-
helfen? Wo gibt es also Momente der Ruhe im alltäglichen Getriebe? Einige 
sollen genannt sein.
Immer wieder werden Musikdarbietungen, große Konzerte in Rezensionen nach-
betrachtet und besprochen. Sehr oft werden Momente der Stille herausgehoben, 
auch dass nach dem letzten Takt mitunter noch eine angespannte Stille bleibt, 
bevor der Beifall losbricht. Ein Orchester kann alle Noten beherrschen und exakt 
spielen mit perfekter Apparatur. Doch wenn ein Spielraum nicht bleibt, eine 
Pause zwischen den Noten, jene Nuance, von der jede Aufführung fast unbewusst 
bestimmt ist, dann verliert die Musik ihre Strahlkraft. Das lässt sich leicht auf das 
Leben übertragen. Der Reiz der Stille will entdeckt sein. Der US-amerikanische 
Avantgarde-Komponist und Klangkünstler John Cage (1912–1992) machte die 
Erfahrung, dass selbst in einem schalltoten Raum Geräusche wahrnehmbar sind: 
Töne durch den eigenen Herzschlag, den Blutkreislauf und auch das Nerven-
system. Daraus ist sein berühmtes Werk 4‘33‘‘ entstanden, das aus vier Minuten 
und 33 Sekunden Stille besteht, wobei Gesten den Anfang und das Ende des 
Klavierstücks markieren, ohne einen einzigen gespielten Ton. „Bis heute liebt 
das Publikum diese Stille. Oder besser gesagt: die Stille abzüglich der Geräusche, 
die das Publikum macht, wenn es versucht, still zu sein33“.

Für viele bietet die Natur einen Zugang zur Stille. Es können die erhabenen Berge 
sein oder das unermessliche Meer. Es kann ein plätschernder Brunnen sein oder 
ein verträumter Ort wie ein verborgener Garten. Da kann das „Gleichgewicht der 
Stille“ (S. Pineau) gefunden werden.

Das Lesen kann dahin führen, „Im Raum der Stille“34 zu verweilen, im Horchen 
darauf, dass Linien einer Erzählung vielfach durchbrochen sein können und so 
Reflexionen zur Geschichte und zum menschlichen Leben anstoßen.
Auch die Liturgie bietet Anstöße. Nach dem `Lesen der Messe´ sind in der 
kommunikativen Gestalt der Eucharistiefeier Pausen nötig und auch eingefügt 
worden, etwa nach der Einführung jeder Oration. Wenn sie nicht als „Kunst-
pausen“ verstanden und ungeduldig abgeleistet werden, können sie zum Inne-



106; 107; 

transformatio; 2025—Heft 2 transformatio; 2025—Heft 2 

Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse) Paul Deselaers—„diese unerklärliche stille“ (Jon Fosse)

„Die Schatten kriechen nicht einmal mehr. Sie stehen still. 

Keine Bewegung nirgends.“

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.

Hüsch, Hanns Dieter, Das Schwere leicht gesagt, Freiburg 22020.

Kagge, Erling, Stille. Ein Wegweiser, (it 4746), Berlin 62025.

Knauf, Ernst Axel, 1 Könige 15-22 (HThKAT) Freiburg 2019.

Kolbe, Uwe, Imago. Gedichte, Frankfurt o.J.

Krauß, Angela, Ich muß mein Herz üben. Gedichte. Zeichnungen von Hanns 
Schimanky (Insel-Bücherei Nr, 1315), Frankfurt / Leipzig 2009.

Pineau, Susann, Das Gleichgewicht der Stille. Gedichte (Edition Toni Pongratz 
141), Hauzenberg 2022.

Rumi, Dschalal Ad-Din. Du wurdest mit Flügeln geboren. Ausgewählt, übersetzt 
und kommentiert von Ahmad Milad Karimi. Mit Kalligrafien von Iyad 
Shraim, Ostfildern 2023.

SAID, Psalmen, München 42016.

Steindl-Rast, David, Erwachende Worte. Meditative Gebete, Ostfildern 2023.

Steiner, George, Im Raum der Stille: Lektüren, Berlin 2011.

Steins, Georg, Ein Gott der leisen Töne, in: Promenade 2025. Magazin der kath. 
Pfarreien aus Münsters Mitte.

Thomas, R. S., Steinzwitschern. Gedichte, Denklingen 2008.

Thomas, R.S., In zierlichen Schlingen. Gedichte, dt. v. Kevin Perryman, Fuchs-
tal 2013.

Wolf, Christa, Kassandra. Erzählung, Darmstadt/Neuwied 1983.



Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 

LITURGIE

Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 

Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 

Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 

contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 

Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 

Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 

Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 

Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 

Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 

Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 

zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 

Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 

Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 

Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 

Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 

zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 



111;  110; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

1	  Vgl. Wenzel, Erfahrungsraum, 21–29.
2	  Vgl. Heinz, Schweigen – Stille, 240f.

Andreas Bieringer
Dr. theol. habil., Professor für Liturgiewissenschaft an der Philosophisch-Theo-
logischen Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt am Main.

Stille als Unterbrechung

Tonarten liturgischer Stille im Stundengebet

Wo die Liturgie schweigt, geschieht mehr als eine 
Pause: Die Feier ordnet sich neu. Der Artikel entfaltet 
die drei Tonarten liturgischer Stille im Stundengebet 
und zeigt, wie sie Hören, Beten und gemeinsames 
Handeln formen. So wird die Stille selbst zum Ort der 
Begegnung mit Gott.

Einleitung: Musik – Liturgie – Stundengebet

Wer Pausen in der Musik aufmerksam wahrnimmt, weiß, dass Stille und Klang 
einander bedingen. Stille ist nicht einfach ein Abbruch des Klangs, sondern 
notwendiger Teil einer Komposition selbst. In ihr kann das Gehörte zur Ruhe 
kommen, bevor der nächste Ton erklingt. Diese Momente machen deutlich, 
dass Musik aus einer Abfolge von Spannung und Lösung lebt, aus Klang und 
Schweigen zugleich. Pausen sind damit kein bloßes Formelement, sondern ge-
staltete Zeiten, in denen die Musik sich ordnet und die Hörenden Zeit gewinnen, 
das Gehörte aufzunehmen. Gerade dadurch entsteht Tiefe und Zusammenhang.

Was in der Musik erfahrbar wird, verweist auf eine Grundstruktur menschlicher 
Erfahrung: dass Bedeutung sich oft erst in der Unterbrechung erschließt. Auch die 

Liturgie kennt Augenblicke, in denen 
das Sprechen endet und die Feier in 
Stille übergeht. Phasen der Stille sind 
keine beliebigen Zwischenräume, 
die gefüllt werden müssten, sondern 

fester Bestandteil des rituellen Geschehens. Wie in der Musik wird auch hier das 
Vorangegangene aufgenommen bzw. verarbeitet und das Kommende vorbereitet. 
Stille ist damit Teil des Vollzugs selbst, eine bewusst gesetzte Form, in der Wahr-
nehmung, Antwort und Gemeinschaft möglich werden.1

Dass Stille zur inneren Struktur der Liturgie gehört, zeigt sich auch in einer 
knappen Formulierung des Zweiten Vatikanischen Konzils: „Auch das heilige 
Schweigen soll zu seiner Zeit eingehalten werden“ (SC 30). Aufs Ganze be-
trachtet, spielt die Stille in der Liturgiekonstitution keine größere Rolle. Von den 
Konzilsvätern wird sie noch als selbstverständlicher Bestandteil des gottesdienst-
lichen Vollzugs vorausgesetzt. Der Zusatz „zu seiner Zeit“ erinnert uns dennoch 
daran, dass das Schweigen seinen Ort im Ablauf der Feier hat und bewusst ge-
staltet werden muss. In ihm vertieft sich die Teilnahme der Gemeinde: Das ge-
meinsame Schweigen eröffnet einen Raum, in dem das Gehörte aufgenommen 
und verarbeitet werden kann. So wird Stille selbst zu einer Weise, auf das Wort 
Gottes zu antworten. Sie ist damit kein Gegensatz zur tätigen Teilnahme, sondern 
genuiner Teil von ihr. Wo die Gemeinde wirklich beteiligt ist, darf auch das ge-
meinsame Schweigen seinen Raum haben, als Moment der Sammlung und des 
Hörens vor Gott.2

Die Konzilsformel, dass das heilige Schweigen „zu seiner Zeit“ bewahrt werden 
soll, führt zur Frage, wo diese Zeiten in der Liturgie konkret Gestalt annehmen. 
Besonders deutlich wird dieser Zusammenhang im Stundengebet, dem täglichen 
Gebet der Kirche. Die Allgemeine Einführung in das Stundengebet (AES) be-
schreibt die Feier als dialogische Struktur, in der Psalm, Lesung und Gebet in ein 
wechselseitiges Hören und Antworten eintreten. Hier ist Stille kein didaktischer 
Einschub, sondern Teil des Vollzugs selbst. Kurze, bewusst gestaltete Pausen, 
etwa nach einem Psalm, zwischen Lesung und Responsorium oder vor der 
Oration, gehören zur inneren Ordnung der Feier (AES 33, 63, 121–125).

Phasen der Stille sind keine beliebigen Zwischenräume, 
die gefüllt werden müssten, sondern fester Bestandteil 
des rituellen Geschehens.



113;  112; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

8	  Vgl. zur liturgiewissenschaftlichen Fokussierung 
auf die Kanonstille: Heinz, Schweigen – Stille, 
244–246.
9	  Vgl. die Rubriken im Missale Romanum 
1970/2002, Feria VI in Passione Domini 
(Karfreitag).
10	 Dekkers, „Tibi silentium laus, 300. Diese 
Terminologie Dekkers‘ wird im Folgenden 
übernommen.

3	  Vgl. Faber, Persönliches, 112–115; vgl. auch 
Grün, Chorgebet, 289f.
4	  Vgl. Kemmer, Schweigen, 540f.
5	  Hennig, Formen, 169.
6	  Ebd.
7	  Demgegenüber formuliert GORM 45: „Beim 
Bußakt und nach einer Gebetseinladung besinnen 
sich alle für sich; nach einer Lesung aber oder nach 
der Homilie bedenken sie kurz das Gehörte; nach 
der Kommunion loben sie Gott und beten zu ihm in 
ihrem Herzen.“

Stundengebet wird so zum paradigmatischen Ort, an dem Hören und Schweigen 
in geordneter Wechselbeziehung stehen.
Auffällig ist, dass die liturgiewissenschaftliche Reflexion das Thema Schweigen 
lange Zeit vornehmlich aus der Messliturgie her entwickelt hat. Die Diskussion 
konzentrierte sich auf die sogenannte Kanonstille; mit deren Abschaffung im 
neuen Messordo geriet das Thema weithin aus dem Blick. Das Stundengebet 
blieb in dieser Hinsicht zusätzlich im Schatten und wurde selten eigens bedacht.8

Die lehramtlichen Hinweise greifen damit eine lange liturgische Praxis auf. Be-
sonders anschaulich wird sie am Karfreitag, dem locus classicus der römischen 
Schweigegrammatik. Zu Beginn der Feier „verharren [alle] eine Weile in stillem 
Gebet“ („in silentio aliquamdiu orant“); bei den Großen Fürbitten markiert der 
Ruf „Flectamus genua – Levate“ das gemeinsame stille Gebet („per aliquod 
temporis spatium in silentio orant“); und in der Passionslesung heißt es: „hic 
genuflectitur et pausatur aliquantulum“9. Diese Formeln verbinden gemeinschaft-
lichen Vollzug, inhaltliche Bestimmung und Zeitmaß. Sie zeigen: Stille ist kein 
dekorativer Leerlauf, sondern Ausdruck des Vollzugs selbst.

In dieser Hinsicht bestätigt das Konzil eine bestehende Praxis, statt eine neue 
zu begründen. Es schreibt das sacrum silentium in die Dramaturgie der Liturgie 
ein und öffnet zugleich den Blick auf seine theologische Dimension. Von hier 
aus lässt sich verstehen, warum die folgenden Überlegungen zwischen ver-
schiedenen „Tonarten“10 liturgischer Stille unterscheiden – Formen, die je eine 
eigene Funktion im rituellen Vollzug übernehmen.

Die bisherige Analyse hat gezeigt, dass liturgische Stille eine klar umrissene rituelle 
Gestalt besitzt: Sie ist in die Ordnung der Feier eingebettet, inhaltlich bestimmt 

und zeitlich markiert. Damit stellt sich 
nun die Frage, wie sich diese rituelle 
Stille im konkreten Vollzug ausprägt. 
Denn Stille tritt in der Liturgie nicht 
einförmig auf, sondern übernimmt an 

unterschiedlichen Punkten verschiedene Funktionen, die sich aus der Struktur 
der Feier selbst ergeben. Um diese Vielfalt beschreibbar zu machen, bietet es 
sich an, drei Grundformen liturgischer Stille zu unterscheiden. Sie besitzen je ein 
eigenes Profil, überschneiden sich jedoch im Vollzug: erstens die Sammlungs-
stille, die die Gemeinde an die Schwelle der Feier führt und die gemeinsame 
Aufmerksamkeit ordnet; zweitens die Gebetsstille, in der das persönliche Gebet 
einen gemeinschaftlichen Ort erhält; und drittens die diabatische Stille, die als 
bewusst gesetzte Zäsur Übergänge innerhalb des Ablaufs strukturiert. Diese Drei-
teilung erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit, sondern greift exemplarisch 
zentrale Erscheinungsformen heraus; weitere Formen – etwa kontemplative oder 
meditative Stille – treten daneben und können sich mit ihnen überlagern. Diese 
Differenzierung eröffnet die Möglichkeit, die jeweiligen Funktionen der Stille im 
Gottesdienst präziser zu erfassen.

Durch diese dialogische Struktur besitzt das Stundengebet eine besondere Aktuali-
tät. Es kann ohne priesterliche Leitung gefeiert werden, ist gemeinschaftlich an-
gelegt und öffnet Räume, in denen Hören und Schweigen miteinander verbunden 
sind. In einer Zeit, in der vielerorts Eucharistiefeiern seltener werden, kann das 
Stundengebet als gemeinsames Gebet der Kirche neue Bedeutung gewinnen. 
In ihm wird erfahrbar, dass Stille nicht Nebensache, sondern Ausdruck einer 
betenden Gemeinschaft ist, in der das Persönliche seinen Ort findet, ohne sich 
von der gemeinsamen Feier zu lösen.3

Liturgische Stille: Begriff, Praxis und Tonarten

Die Rede von der liturgischen Stille erfordert zunächst eine begriffliche Klärung. Sie 
bezeichnet nicht einfach Formen der inneren Sammlung oder des kontemplativen 
Schweigens. Sie markiert vielmehr eine eigene rituelle Form. Eine klare be-
griffliche Unterscheidung findet sich in der zweiten Auflage des Lexikons für 
Theologie und Kirche.4 Dort wird zwischen drei Formen des Schweigens unter-
schieden: dem asketischen, dem mystischen und dem liturgischen Schweigen. Das 
asketische Schweigen dient der spirituellen Übung und inneren Disziplinierung, 
das mystische Schweigen zielt auf die kontemplative Gotteserfahrung ab. Das 
liturgische Schweigen dagegen gehört zum gemeinschaftlichen Gottesdienst und 
ist in seiner Bedeutung nicht individuell disponibel.

Der fast in Vergessenheit geratene Literatur- und Liturgiewissenschaftler John 
Hennig (1899–1986) hat diese Unterscheidung aufgenommen und weiter 

präzisiert. In seinem Aufsatz „Formen 
des heiligen Schweigens“ beschreibt 
er das liturgische Schweigen als Voll-
zugsform, die „aus der Sache“5 selbst 

hervorgeht und nicht pädagogisch „eingerichtet“6 werden kann. Schweigen 
entsteht demnach aus der Struktur des Ritus, nicht aus einer didaktischen Ab-
sicht. Hennig nennt drei Merkmale des liturgischen Schweigens: Es ist erstens 
sachgebunden, weil es der inneren Logik der Feier folgt; zweitens inhaltlich be-
stimmt, da es einem konkreten Ziel dient – Sammlung, Gebet oder Verarbeitung 
des Gehörten –; und drittens zeitlich bemessen, weil die Rubriken meist von einer 
kurzen Zeit sprechen.

Hennigs Analyse steht damit im nachkonziliaren Horizont, in dem das Zweite 
Vatikanische Konzil das sacrum silentium ausdrücklich erwähnt und in den Zu-
sammenhang der Förderung der participatio actuosa gestellt hat (vgl. SC 30). 
In dieser Linie konkretisieren die nachkonziliaren Liturgiebücher die Struktur 
liturgischer Stille. Die Allgemeine Einführung in das Messbuch (AEM 23) 
spricht von Momenten der Stille zu Besinnung, Meditation und Lobgebet.7 
Entsprechendes gilt für die Allgemeine Einführung in das Stundengebet (AES 
48), die ergänzt: „Auf die Lesung bzw. die Homilie kann, wo es angebracht er-
scheint, eine kurze Stille folgen.“ Damit wird deutlich, dass das sacrum silentium 
nicht nur die Eucharistie, sondern auch das tägliche Gebet der Kirche prägt. Das 

Schweigen entsteht demnach aus der Struktur des Ritus, 
nicht aus einer didaktischen Absicht.

… liturgische Stille eine klar umrissene rituelle Gestalt 
besitzt: Sie ist in die Ordnung der Feier eingebettet, 
inhaltlich bestimmt und zeitlich markiert.



115;  114; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

16	 Vgl. Meßner, Christliche Identität, 342.
17	 Vgl. Cassian, De institutionibus coenobiorum 
2,10.
18	 Vgl. Dekkers, „Tibi silentium laus“, 400f.
19	 Vgl. AES 202.

11	 Vgl. Heinz, Schweigen – Stille, 244–246.
12	 Ebd., 245.
13	 Vgl. Hennig, Formen, 172f.
14	 Grün, Chorgebet, 53.
15	 Vgl. Hennig, Formen, 173.

lich: Sammlung ist nicht bloß Vorbereitung, sondern selbst ein ritueller Akt. Sie 
strukturiert den Übergang und gibt der Gemeinde einen gemeinsamen inneren 
Standort.

Die Sammlungsstille markiert somit den Anfang jeder gottesdienstlichen Hand-
lung. Sie führt die Gemeinde aus der Vereinzelung in die gemeinsame Präsenz 
vor Gott, ordnet die Aufmerksamkeit und öffnet den Raum, in dem die Liturgie 
überhaupt beginnen kann. Aus dieser Grundhaltung erschließt sich folgerichtig 
die zweite Tonart, die Gebetsstille, in der das persönliche Beten in der Communio 
seinen eigenen Ort erhält.

Zweite Tonart: Gebetsstille – persönliches Beten im gemeinsamen Voll-
zug
Die zweite Tonart liturgischer Stille begegnet im stillen Gebet, das der Oration 
vorausgeht. Dieser Moment ist theologisch besonders dicht, weil er jene innere 

Bewegung ermöglicht, in der persön-
liches Beten und gemeinschaftliche 
Liturgie zueinander finden. Wie Rein-
hard Meßner hervorhebt, bildet gerade 
diese kurze Stille den inneren Kern 

einer jeden Oration: Hier kann das eigene Leben, ohne ausformuliert zu werden, 
vor Gott getragen werden, bevor der Vorsteher oder die Vorsteherin diese unaus-
gesprochenen Gebete aller am Gottesdienst Beteiligten in der Oration sammelt 
und vor Gott zur Sprache bringt.16 Die Stille ist daher kein privates Intermezzo, 
sondern der Ort, an dem sich persönliche Aneignung und gemeinsames Voll-
ziehen gegenseitig durchdringen.

Die Struktur dieser Stille ist vom Ritus selbst bestimmt. Sie ist bewusst kurz be-
messen (aliquantulum) und thematisch ausgerichtet: Sie dient nicht beliebigen 
individuellen Anliegen, sondern jenem konzentrierten Verweilen, das der Oration 
ihre innere Spannung verleiht. Die Gemeinde sammelt sich, der Vorsteher/die 
Vorsteherin formuliert – und beide Vollzüge gehören untrennbar zusammen.

Dass diese Grundfigur tief in der Tradition verwurzelt ist, zeigt ein Blick in 
die altkirchliche Praxis. Cassian beschreibt die Abfolge „Psalm – Schweigen – 
Prostratio – Oration“ als ein organisches Ganzes: Das Schweigen dient der Ver-
innerlichung des Psalms, die Prostratio macht die Hinwendung leiblich spürbar, 
erst dann folgt die zusammenfassende Collecta.17 Eligius Dekkers hat diese Be-
obachtung bestätigt und zugleich auf die geschichtliche Ambivalenz hingewiesen: 
Stille konnte zu asketischer Überforderung führen, wurde aber zugleich als un-
verzichtbarer Bestandteil des gemeinschaftlichen Betens verstanden.18

Die nachkonziliaren Ordnungen knüpfen bewusst an diese Tradition an. Die All-
gemeine Einführung in das Stundengebet sieht nach jedem Psalm ein spatium 
silentii vor, das der persönlichen Aneignung des Psalmwortes dient, bevor die 
Oration gesprochen wird.19 Dass die deutschsprachige Liturgie diese Struktur 
durch das Fehlen der Psalmkollekten kaum sichtbar macht, ändert nichts an der 

Erste Tonart: Sammlungsstille an der Schwelle der Feier

Die erste Tonart liturgischer Stille steht am Beginn des gottesdienstlichen Ge-
schehens. Sie markiert die Schwelle, an der die Gemeinde aus den vielfältigen 
Bewegungen des Alltags in den Raum der Feier eintritt und sich auf das ge-
meinsame Handeln der Kirche ausrichtet. Ihre paradigmatische Gestalt findet 
diese Sammlung am Karfreitag: Zu Beginn der Feier liegen der Priester und seine 
Assistenz ausgestreckt vor dem Altar, die Gemeinde verharrt schweigend – ein 
Moment, in dem nichts erklärt und nichts kommentiert wird, sondern das Geheim-
nis des Tages selbst die Stille hervorbringt.11 Andreas Heinz hat diese Form der 
Sammlung treffend als „Besinnungsstille“12 beschrieben: ein Innehalten vor dem, 
was sich als heilsames, aber zugleich unfassbares Geschehen ereignet.

Solche Sammlung hat stets zwei Dimensionen. Sie besitzt zunächst eine subjektiv-
psychologische Seite: ein Freimachen der Gedanken, ein Loslassen der äußeren 

Unruhe, ein Öffnen der eigenen 
Aufmerksamkeit. In einer Zeit be-
schleunigter Lebensvollzüge scheint 
diese Dimension wichtiger denn je. 
Doch Sammlung erschöpft sich nicht 

in bloßer Innerlichkeit. Sie hat ebenso eine objektive Seite: Sie ist eine von der 
Struktur des Ritus her bestimmte Haltung, in die die Feiernden hineingenommen 
werden, nicht eine bloß selbstproduzierte Innerlichkeit. Die liturgische Tradition 
kennt zahlreiche Elemente, die diese Sammlung leiblich und gemeinschaftlich 
ausdrücken: das stille Niederknien beim Betreten der Kirche oder die Kniebeuge 
beim Ruf „Flectamus genua – Levate“, das kurze Innehalten vor dem Beginn 
des Gebets, das gemeinsame Stehen im Altarraum oder die Stille, die sich nach 
dem „Lasst uns beten“ eröffnet.13 Diese Gesten zeigen, dass Sammlung nicht nur 
innerlich erzeugt, sondern auch vom Vollzug getragen wird.

Eine besonders eindrückliche Form der Sammlungsstille im Stundengebet bietet 
die Psalmodie. Die kurze Pause, die während des wechselchörigen Sprechens 

oder Singens der Psalmen nach dem 
Asteriskus gesetzt wird, ist mehr als 
eine rhythmische Zäsur. Sie öffnet 
dem gesprochenen oder gesungenen 

Wort Raum, um innerlich aufgenommen zu werden. Anselm Grün hat darauf hin-
gewiesen, dass gerade diese kleinen Pausen „das Herz der Psalmodie“14 bilden: 
Sie lassen die Worte sinken, führen in eine Haltung des Hörens und machen er-
fahrbar, wie Gesang und Stille einander durchdringen. Stille ist hier erneut kein 
äußerlicher Bruch, sondern ein integraler Teil des Betens selbst.

Gerade am Beginn der Feier kann solch ein Moment der Sammlung stehen – be-
sonders dann, wenn eine Prozession den Eingang bildet. Auch die liturgischen 
Ordnungen für das Stundengebet greifen diesen Gedanken ausdrücklich auf (vgl. 
AES 33f.; 201–203). In der Komplet übernimmt die Gewissenserforschung eine 
vergleichbare Funktion. Vor der Lesung kann ebenfalls eine kurze Stille stehen, 
die an den alten östlichen Ruf „Seid aufmerksam!“ erinnert.15 Damit wird deut-

Sammlung ist eine von der Struktur des Ritus her be-
stimmte Haltung, in die die Feiernden hineingenommen 
werden, nicht eine bloß selbstproduzierte Innerlichkeit.

Stille ist hier erneut kein äußerlicher Bruch, sondern ein 
integraler Teil des Betens selbst.

Die Stille ist daher kein privates Intermezzo, sondern 
der Ort, an dem sich persönliche Aneignung und ge-
meinsames Vollziehen gegenseitig durchdringen.



117;  116; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

23	 Vgl. Grün, Chorgebet, 52–54.
24	 Vgl. Deeg, Stille. 9–12.
25	 Vgl. AES 201–203

20	 Vgl. AES 193.
21	 Vgl. Missale Romanum 1970/2002, Feria VI in 
Passione Domini, Orationes sollemnes.
22	 Vgl. Faber, Persönliches, 112–115.

ein kurzer Moment, der dem Hören Tiefe gibt, ohne die Bewegung des Vollzugs 
zu unterbrechen.

Im heutigen Stundengebet konkretisiert sich diese diabatische Form der Stille 
nach der Lesung oder Homilie. Sie kann – vor oder nach dem Responsorium – als 

kurzer Moment des Hörens stehen, in 
dem die Gemeinde dem Wort Zeit lässt, 
bevor sie antwortet. Grün warnt davor, 
diese Pause in eine meditative Zusatz-
zeit zu verwandeln, die den Charakter 
der Feier verändert.23 Die Liturgie 

sucht hier nicht eine kontemplative Verlängerung, sondern ein knappes, theo-
logisch bestimmtes Schweigen, das die Bewegung vom Hören zum Antworten 
trägt. In dieser Weise verschränkt die diabatische Stille persönliche Resonanz mit 
gemeinschaftlichem Vollzug und macht die innere Bewegung der Feier erfahrbar.

3. Das Stundengebet als Schule der Unterbrechung

In der liturgischen Praxis wird gewöhnlich danach gefragt, an welchen Stellen 
Stille sinnvoll eingesetzt werden kann: vor der Oration, nach der Lesung, an 
neuralgischen Übergängen. Diese Perspektive ist berechtigt, greift theologisch 
jedoch zu kurz. Denn Stille ist nicht nur ein Moment, den wir gestalten, sondern 
eine Unterbrechung, in der sichtbar wird, dass die Liturgie nicht aus unserem 
Tun allein verständlich wird. Die Erzählung von Elija am Gottesberg Horeb (1 
Kön 19) zeigt dies in besonderer Weise. Gott begegnet dem Propheten weder 
im Sturm noch im Beben oder Feuer, sondern in dem, was der hebräische Text 
als qôl demāmāh daqqāh – eine „Stimme verschwebenden Schweigens“ (Martin 
Buber) – bezeichnet. Wie Alexander Deeg hervorhebt, besteht die Pointe dieser 
Szene nicht darin, Gott mit der Stille zu identifizieren, sondern darin, dass Elijas 
gewohnte Erwartungen unterbrochen werden.24 Das Schweigen schafft einen 
Moment völlig neuer Hörbereitschaft. Es nimmt ihm die Sicherheit, wie und wo 
er Gott zu erwarten hat, und öffnet ihn für Gottes Wort, das er weder planen noch 
kontrollieren kann. In diesem Sinn verweist liturgische Stille darauf, dass Gottes 
Zuwendung sich unserer Verfügung entzieht und nicht automatisch aus unserem 
liturgischen Vollzug hervorgeht.

Von hier aus lässt sich genauer bestimmen, was liturgische Stille im Rahmen des 
Stundengebets leistet. In den einschlägigen Bestimmungen zum Stundengebet 
ist sie an bestimmten Punkten des Vollzugs ausdrücklich vorgesehen.25 Diese 
Momente sind in der Regel kurz und werden nicht inhaltlich gefüllt. Es werden 
keine zusätzlichen Hinweise gegeben, keine Kommentierungen eingeschoben, 
kein weiteres Wort hinzugefügt. Die Feier lässt einen kurzen Freiraum stehen, 
der nicht von außen inhaltlich besetzt ist. Gerade darin liegt seine Bedeutung: Die 
Gemeinde ist durch Psalm, Lesung und Gebet in ein gemeinsames Hören hinein-
genommen, und doch bleibt ein Moment, in dem jede und jeder vor Gott stehen 
kann, ohne dass vorgegeben wird, was innerlich zu geschehen hat. In diesem 

normativen Grundgestalt: Die Gebets-Stille gehört wesentlich zum Vollzug des 
Stundengebets.

Auch in den Fürbitten wird Stille ausdrücklich als mögliche Antwortform ge-
nannt.20 Die Allgemeine Einführung in das Stundengebet sieht vor, dass die 
Gemeinde bei den Preces entweder eine gemeinsame Antwort spricht oder mit 

Schweigen antwortet (AES 193). 
Dieses Schweigen ist die Antwort 
der Gemeinde auf die vorgetragenen 
Bitten und macht deutlich, dass auch 

Stille eine Form der liturgischen Partizipation sein kann. Eine andere Ausprägung 
begegnet am Karfreitag: Nach dem Aufruf Oremus verharrt die Gemeinde eine 
Zeit lang im stillen Gebet, bevor der Vorsteher/die Vorsteherin die Collecta 
spricht. Während die Stille in den Preces Antwort ist, eröffnet sie am Karfreitag 
einen Raum für persönliches Beten. In beiden Fällen wird Schweigen nicht als 
Unterbrechung, sondern als eigenständiger Vollzug verstanden.21 

Vor diesem Hintergrund erhält die Gebets-Stille eine spezifische theologische 
Bedeutung. Eva-Maria Faber hat darauf aufmerksam gemacht, dass sich das 
Spannungsfeld von persönlicher Intimität und öffentlichem Gebet nicht auflöst, 
sondern eröffnet und trägt.22 In ihr wird das „pro me“ im „pro nobis“ beheimatet: 
Das persönliche Gebet verliert sich nicht im Privaten, sondern findet in der ge-
meinsamen Form seinen Ausdruck. So verbindet die Gebets-Stille individuelle 
Aneignung und gemeinschaftlichen Vollzug und führt zugleich zu jener Stille hin, 
in der das Gehörte innerlich nachklingt.

Dritte Tonart: Diabatische Stille – Übergänge hören lernen
Die dritte Tonart liturgischer Stille begegnet im Übergang zwischen der Lesung 
und der Antwort der Gemeinde. Ich bezeichne sie als diabatische Stille, weil sie 

eine Schwellenfunktion erfüllt: Sie 
verbindet das Hören des Wortes mit 
seiner Aneignung und seinem Weiter-
klingen. Während in der Gebets-Stille 

das persönliche Beten im Vordergrund steht, dient die diabatische Stille vor allem 
der inneren Verarbeitung des Gehörten – einem Moment, in dem das Wort Raum 
gewinnt, bevor die Antwort der Gemeinde erklingt.

Die Allgemeine Einführung in das Stundengebet sieht diese Stille ausdrücklich 
vor. Nach der Lesung oder Homilie kann eine kurze Zeit des Schweigens stehen 
(AES 48). Sie wird nicht als bloßes Innehalten verstanden, sondern erhält eine 
theologische Bestimmung: Sie soll ermöglichen, dass die „Stimme des Heiligen 
Geistes im Herzen vollen Widerhall […] [findet] und das persönliche Gebet enger 
mit dem Wort Gottes und dem Gebetswort der Kirche […] [verbunden wird]“ 
(AES 202). Zugleich warnt die Einführung davor, Schweigen so auszudehnen, 
dass es die Dramaturgie der Feier belastet oder die Gemeinde verunsichert (vgl. 
ebd.). Die diabatische Stille ist daher präzise bemessen und sachlich verankert – 

… auch Stille eine Form der liturgischen Partizipation 
sein kann

… dient die diabatische Stille vor allem der inneren Ver-
arbeitung des Gehörten

Die Liturgie sucht hier nicht eine kontemplative Ver-
längerung, sondern ein knappes, theologisch bestimmtes 
Schweigen, das die Bewegung vom Hören zum Antworten 
trägt.



119;  118; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

29	 Vgl. Baier, Feiern, 58.

26	 Vgl. Faber, Persönliches, 198–200 und 
212–215; vgl. ergänzend ihre Aufnahme des 
Gedankens von „Zwischenräumen“ für persönliche 
Gottesbegegnung, ebd. 224f.
27	 Vgl. Baier, Feiern im Zeit-Raum der Sammlung, 
45–48 und 58–60.
28	 Vgl. Gerhards, Symbol, 317, mit Verweis auf die 
Gebetsstille im Stundengebet nach Benedikt).

barkeit überführt werden. Baier weist darauf hin, dass sich solche „Zeit-Räume 
der Sammlung“ auch außerhalb kirchlicher Kontexte finden, etwa in Achtsam-
keitsformaten oder meditativen Angeboten.29 Die Suche nach Stille ist zu einem 
breiten kulturellen Phänomen geworden, das die Kirche mit vielen teilt. Doch 
gerade hier setzt die Besonderheit liturgischer Stille an: Sie ist nicht privatisiert, 
sondern in einen gemeinsamen Vollzug eingebettet und an das Hören auf Schrift 
und Gebet gebunden. Stille im Stundengebet ist daher keine individuelle Technik 
der Selbstberuhigung, sondern eine gemeinsam verantwortete Form der Unter-
brechung, in der die Gemeinde vor Gott still wird.

Gerade das Stundengebet lässt sich in diesem Horizont als Schule der Unter-
brechung verstehen. Es arbeitet nicht mit großen Auszeiten, sondern mit kleinen, 
rhythmisch wiederkehrenden Momenten, die den Tag strukturieren. Die kurzen 
Phasen des Schweigens nach einer Lesung, vor der Oration oder im Anschluss an 
einen Psalm sind äußerlich unspektakulär. Sie fordern keine starken Gefühle und 
keine besonderen Leistungen. Sie durchbrechen aber den Eindruck, dass jeder 
Augenblick mit Worten und Aktivitäten gefüllt sein muss. Die Sammlungsstille 
zu Beginn einer Hore hilft, an der Schwelle innezuhalten und sich im Hören zu 
bündeln, bevor der Wechsel von Psalm, Lesung und Gebet einsetzt. Die Stille des 
Gebets nimmt das persönlich Vorgetragene ernst und gibt ihm einen Ort innerhalb 
der gemeinsamen Feier, ohne es in Privatfrömmigkeit abgleiten zu lassen. Die 
„diabatische“ Stille an Übergängen verhindert, dass das Stundengebet zu einer 
bloßen Aneinanderreihung von Texten wird. Sie lässt das Gehörte nachklingen, 
bevor der nächste Abschnitt beginnt. In allen drei Tonarten wird eingeübt, Unter-
brechung nicht als Verlust, sondern als Chance zur Vertiefung des Hörens wahr-
zunehmen.

Damit schließt sich der Bogen zur eingangs eingeführten musikalischen Pause. 
Dort wurde sichtbar, dass eine Pause keinen Bruch im Werk darstellt, sondern ein 

Moment ist, in dem das Gehörte sich 
ordnen kann und das Kommende vor-
bereitet wird. Die Pause ist nicht Leer-
stelle, sondern Teil der musikalischen 
Gestalt. Übertragen auf die Tagzeiten-

liturgie lässt sich sagen: Die Momente der Stille sind die „Pausen“ in der spezi-
fischen Zeitgestalt der Liturgie. Sie werden gesetzt, um dem Wort Gottes Raum 
zu geben, um Antwort im Gebet zu ermöglichen und um Übergänge wahrnehm-
bar zu machen; zugleich eröffnen sie den Betenden einen kurzen Augenblick 
kontemplativen Innehaltens. Die drei Tonarten der Stille konkretisieren diese 
pausenhafte Struktur in je eigener Weise: an der Schwelle der Feier, im persön-
lichen Gebet und im Übergang zwischen den Teilen des Vollzugs. Liturgische 
Stille ist so weder Randerscheinung noch dekorative Zugabe, sondern ein wesent-
licher Teil dessen, wie das Stundengebet Zeit gestaltet.

Mit ihrer Theologie der Stille hält die Kirche im Stundengebet an etwas fest, 
das ihr über die konkrete Feier hinaus aufgegeben ist. Sie erinnert daran, dass 
ein Gottesdienst nicht darin besteht, möglichst viel zu sagen und zu tun, sondern 

Sinn eröffnet die liturgische Form 
einen Zwischenraum, in dem persön-
liche Gottesbeziehung innerhalb der 
gemeinsamen Feier vollzogen werden 
kann.26 Liturgische Stille ist damit kein 
Nebenprodukt, sondern ein eigenes 

Element, in dem das Stundengebet Raum für persönliches Beten innerhalb des 
gemeinsamen Vollzugs eröffnet und seinen Charakter als hörende Liturgie sicht-
bar macht.

Die zeitliche Qualität solcher Zwischenräume lässt sich mit Karl Baier als „Zeit-
Raum der Sammlung“ beschreiben.27 Baier knüpft an Romano Guardinis Über-
legungen zur Sammlung an und versteht darunter nicht einfach, dass Menschen 
sich durch Momente der Stille besser auf die Liturgie konzentrieren können, 
sondern dass sich im liturgischen Vollzug eine andere Weise der Zeit eröffnet: 
Der Ablauf wird nicht primär von äußeren Anforderungen her bestimmt, sondern 
von der Ausrichtung auf Gottes Gegenwart her geordnet. Stille gehört zu diesen 
Zeit-Räumen. Sie ist Ausdruck dafür, dass die Feier einen Abschnitt offenlässt, 
ohne im Voraus festzulegen, was er innerlich „bewirken“ soll. Menschen treten 
aus ihren Routinen heraus und verzichten darauf, die Unterbrechung sofort zu 
deuten oder funktional zu besetzen. In diesem Sinn ist Stille nicht vor allem ein 
innerer Zustand, sondern eine gemeinsam geteilte Zeit, die von der Feier getragen 
wird und in der sich zeigen kann, was Gott zur Sprache bringt.

Aus der Perspektive einer symboltheoretischen Liturgieauffassung lässt sich das 
weiter zuspitzen. Albert Gerhards versteht Gottesdienste als symbolische Voll-
züge, in denen eine Wirklichkeit zur Sprache kommt, die sich nicht einfach in 
Begriffe auflösen lässt. Symbole verweisen nicht nur durch das, was sie sagen, 

sondern ebenso durch das, was sie 
nicht sagen. Für die Stille heißt das: 
Gerade dadurch, dass kein weiteres 
Wort gesprochen wird, wird erfahrbar, 

dass der Gottesdienst mehr ist als die Summe seiner Texte. Die Gemeinde ver-
zichtet für einen Moment darauf, zu reden, zu erklären oder zu deuten – und zeigt 
damit, dass sie auf etwas angewiesen ist, das sie nicht selbst hervorbringt. In 
der Verbindung von Deegs Deutung der Elija-Erzählung mit den Einsichten von 
Baier und Gerhards lässt sich so sagen: Liturgische Stille ist das rituelle Zeichen 
dafür, dass die Liturgie sich nicht selbst genügt. Sie hält einen Raum frei, in dem 
Gottes Zuwendung erwartet wird, ohne dass sie verfügbar gemacht wird.28

Damit gewinnt die liturgische Stille eine deutliche Gegenwartsrelevanz. In vielen 
Lebenszusammenhängen bestimmt ein Rhythmus der Beschleunigung den All-
tag: Arbeitsabläufe werden verdichtet, Kommunikationskanäle bleiben dauerhaft 
geöffnet, und Zeiten ohne unmittelbaren Zweck gelten leicht als störend oder 
werden mit weiterer Aktivität gefüllt. Zeit, in der nichts „passiert“, erscheint 
rasch als Verlust. Gleichzeitig wächst das Bedürfnis nach Rückzugsorten, nach 
stillen Räumen, nach Formen der Unterbrechung, die nicht wieder in Verfüg-

Liturgische Stille ist damit kein Nebenprodukt, sondern 
ein eigenes Element, in dem das Stundengebet Raum für 
persönliches Beten innerhalb des gemeinsamen Vollzugs 
eröffnet und seinen Charakter als hörende Liturgie sicht-
bar macht.

Liturgische Stille ist das rituelle Zeichen dafür, dass die 
Liturgie sich nicht selbst genügt. Liturgische Stille ist so weder Randerscheinung noch 

dekorative Zugabe, sondern ein wesentlicher Teil dessen, 
wie das Stundengebet Zeit gestaltet.



121;  120; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

Gerhards, Albert, Symbol – Ritus – Erfahrung. Liturgie als Quelle von 
Spiritualität, in: ders. (Hg.), Erneuerung kirchlichen Lebens aus dem 
Gottesdienst. Beiträge zur Reform der Liturgie (PTHe 120), Stuttgart 
2012, 311–320.

Grün, Anselm, Chorgebet und Kontemplation, Münsterschwarzach 1989.

Grundordnung des Römischen Messbuchs. Vorabpublikation zum Deutschen 
Messbuch (3. Auflage), deutsche Übersetzung hg. v. Sekretariat der 
Deutschen Bischofskonferenz (Arbeitshilfen 215), Bonn 2007.

Heinz, Andreas, Schweigen – Stille, in: Hans B. Meyer u. a. (Hg.), Gottesdienst 
der Kirche. Handbuch der Liturgiewissenschaft, Bd. 3, Regensburg 1987, 
240–248.

Hennig, John, Formen des heiligen Schweigens, in: LJ 19 (1969), 166–177.

Johannes Cassian, De institutionibus coenobiorum, hg. v. Jean-Claude Guy (SC 
109), Paris 2011.

Kemmer, Alfons, Schweigen, in: LThK2 Bd. 9, Freiburg i. Br. u. a. 1964, 540f.

Meßner, Reinhard, Christliche Identität aus der Liturgie. Ein bedeutender Bei-
trag Angelus A. Häußlings zu einer Hermeneutik der Liturgie, in: ALw 41 
(1999), 336–346.

Missale Romanum. Ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II 
instauratum. Auctoritate Pauli PP. VI promulgatum. Ioannis Pauli PP. II 
cura recognitum. Editio typica tertia, Città del Vaticano 2002.

Missale Romanum. Ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II 
instauratum. Auctoritate Pauli PP. VI promulgatum. Editio typica, Città 
del Vaticano 1970.

Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, Constitutio de Sacra Li-
turgia „Sacrosanctum Concilium“, in: AAS 56 (1964), 97–138; deutsche 
Übersetzung in: Heinrich S. Brechter u. a. (Hg.), Das Zweite Vatikanische 
Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen (LThK2.E 1), Freiburg i. 
Br. u. a. 1966, 14–109.

Wenzel, Kristin, Erfahrungsraum Stille. Eine ästhetisch phänomenologische Be-
trachtung (Kaleidogramme 159), Berlin 2018.

 

darin, einen Raum offen zu halten, in dem Gottes Wort vernommen werden kann. 
Stille ist die einfache, aber anspruchsvolle Form dieses Offenhaltens. Sie ver-
langt, den Drang zur lückenlosen Gestaltung zurückzustellen, Schweigen nicht 
zu instrumentalisieren und Unterbrechungen auszuhalten. Wo das gelingt, wird 
die Tagzeitenliturgie zu einem Ort, an dem die Gemeinde lernt, sich selbst unter-
brechen zu lassen. In einer Welt, die Unterbrechungen vor allem funktional kennt, 
ist das keine geringe Aufgabe.

Literatur

Allgemeine Einführung in das Römische Messbuch, in: Die Feier der heiligen 
Messe. Messbuch. Für die Bistümer des deutschen Sprachgebietes. 
Authentische Ausgabe für den liturgischen Gebrauch. Kleinausgabe. Das 
Meßbuch deutsch für alle Tage des Jahres, hg. im Auftrag der Bischofs-
konferenzen Deutschlands, Österreichs und der Schweiz sowie der 
Bischöfe von Luxemburg, Bozen-Brixen und Lüttich, Freiburg i. Br. u. a. 
1976, 23*–73*.

Allgemeine Einführung in das Stundengebet, in: Die Feier des Stunden-
gebetes. Stundenbuch. Für die katholischen Bistümer des deutschen 
Sprachgebietes. Herausgegeben im Auftrag der Deutschen und der 
Berliner Bischofskonferenz, der Österreichischen Bischofskonferenz, 
der Schweizer Bischofskonferenz, sowie der Bischöfe von Luxemburg, 
Bozen-Brixen, Lüttich, Metz und Straßburg, Bd. 1, Einsiedeln u. a. 1978, 
25–106.

Baier, Karl, Feiern im Zeit-Raum der Sammlung. Ein Gestaltungsprinzip des 
liturgischen Raums in der ersten und zweiten Moderne, in: LJ 65 (2015), 
45–77.

Deeg, Alexander, Stille – Und der Gottesdienst in der Kirche des Wortes, in: 
ders. / Christian Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unterbrechung (BLSp 
33), Leipzig 2020, 9–29.

Dekkers, Eligius, „Tibi silentium laus“. Orte der Stille im Stundengebet der 
Kirche, in: Martin Klöckener / Heinrich Rennings (Hg.), Lebendiges 
Stundengebet. Vertiefung und Hilfe, Freiburg i. Br. 1989, 398–405.

Die Schrift. Verdeutscht von Martin Buber gemeinsam mit Franz Rosenzweig, 
Bd. 2 (Bücher der Geschichte), 81992.

Faber, Eva-Maria, Persönliches in Gemeinschaft. Liturgisches Beten in der 
Spannung von Intimität und öffentlich-sozialer Handlung, in: Ingolf 
Dalferth / Simon Peng-Keller (Hg.), Beten als verleiblichtes Verstehen. 
Neue Zugänge zu einer Hermeneutik des Gebets (QD 275), Freiburg i. Br. 
u. a. 2016, 197–229.



123;  122; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

1	  Vgl. Berger, Schweigen, 11.
2	  Vgl. Deeg, Stille, 17.
3	  Russolo, Luigi, l’arte dei rumori, 1916.
4	  Zitiert bei: Winkler, Klanglandschaft, 61.
5	  Zitiert bei: Kars, Schule, 73.
6	  Shakespeare, King Lear, 80.

Fabio Theus
Dr. des., Liturgiewissenschaftler, Redaktor und leitender Produzent beim 
Schweizer Radio und Fernsehen (SRF), Abteilung Kultur

Zwischen Wort und 
Schweigen

Zur Bedeutung der Stille im Gottesdienst

Die christliche Liturgie lebt vom gesprochenen 
Wort, doch ebenso konstitutiv ist die Stille. Sie er-
öffnet einen Raum der Sammlung, des Hörens und 
der Gottesbegegnung jenseits des Sagbaren. Der Bei-
trag plädiert für eine bewusste Wiederentdeckung 
der Stille als Haltung und strukturelles Element der 
Liturgie – nicht als Lückenfüller, sondern als Aus-
druck des gottesdienstlichen Tuns.

Vom Verlust von Stille und Schweigen
Die christliche Liturgie lebt vom Wort – vom gesprochenen Gebet, vom ver-
kündeten Evangelium, vom gemeinsamen Bekenntnis. Sie ist ein ritueller Raum, 
in dem Glaube hörbar, sichtbar und erfahrbar wird. Doch so zentral das Wort ist, 
so wesentlich ist auch das, was nicht gesagt wird: die Stille. Stille ist kein zu-
fälliges Nebenprodukt, sondern ein konstitutives Element des gottesdienstlichen 
Tuns. In ihr offenbart sich eine andere Sprache des Glaubens: eine Sprache des 
Hörens, der Sammlung, des Innehaltens. 

Schaut man in das Zeitempfinden der Gegenwart hinein, so scheinen Stille und 
Schweigen nicht so recht zu passen. Ein Postulat für mehr Stille und für Zeiten 
oder Momente des Schweigens im Gottesdienst scheint auf den ersten Blick fast 
fehl am Platz. Der folgende Beitrag will sich hingegen für mehr Stille aussprechen 
und dies theologisch und liturgisch begründen.

„Wer es mit Gott zu tun hat …“
Ein ausserbiblisches, in seiner Herkunft nicht genau verifzierbares Jesuswort 
(ein sogenanntes „Agraphon“) lautet: „Wer es mit Gott zu tun hat, braucht zehn 
Dinge – einen Teil Einsamkeit und neun Teile Schweigen.“ Dieses Wort stammt 
vermutlich aus dem Umfeld früher arabischer Christen, unter denen vor allem 
die Wüstenväter und -mütter das Christentum prägten: einsame, zurückgezogene 
Gestalten in karger Umgebung. In diesem Wort erscheint Schweigen wesentlich 
bedeutsamer zu sein als Einsamkeit – neunmal wichtiger sogar.1 Das ist in einer 
Welt, die seit der Industrialisierung und Urbanisierung stark von Geräuschen ge-
prägt ist, die mehr oder weniger ohne Lärmschutz in den Körper eindringen, ein 
bemerkenswerter Gedanke.2 Stille und Schweigen scheinen verloren gegangen 
zu sein. Dies ist jedoch interessanterweise keine Klage, die sich erst in jüngster 
Zeit finden lässt. So schrieb beispielsweise der italienische Futurist Luigi Russolo 
(1885–1947) schon 1913 in seinem Buch „Die Geräuschkunst“3 („l’arte dei 
rumori“): 

„Das Leben von früher war nichts als Stille. Im neunzehnten Jahrhundert, 
mit der Erfindung der Maschinen, entstand das Geräusch. Heute 
triumphiert das Geräusch und beherrscht unumschränkt die Empfindungen 
der Menschen. Durch viele Jahrhunderte hat sich das Leben in der Stille 
abgespielt, oder zumeist leise […].“4

Dass Stille aber nicht einfach nur das Nichtvorhandensein von Geräuschen meint, 
sondern eine wichtige Dimension für das menschliche Leben darstellt, darauf ver-
wies bereits in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts der Arzt und Naturphilosoph 
Lorenz Oken (1779–1851): „Das Auge führt den Menschen in die Welt, das Ohr 
führt die Welt in den Menschen ein.“5 In diesem Sinn ist auch wohl die Aussage 
„love, and be silent“6 in William Shakespeares Drama „King Lear“ zu verstehen. 
Doch: Was sagt dies alles dem zeitgenössischen Menschen, dem – so scheint es 
– Stille unheimlich geworden ist und der sie nicht mehr auszuhalten vermag? Hat 
Stille überhaupt noch eine Bedeutung für den und die Zeitgenoss:in? 



125;  124; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

13	 Vgl. Schult, Mächten, 83.
14	 Vgl. Schult, Mächten, 84.
15	 Vgl. Zimmermann, Stille, 34.
16	 Zitiert bei: Lincoln, Theologie, 109.
17	 Vgl. Nouwen, Leben, 23.
18	 Zitiert bei: Wenzel, Erfahrungsraum, 213.
19	 Nick, Märtyrer, 35.
20	 Vgl. DBK, Räume, 9-10.

7	  Vgl. dazu: Schult, Mächten, 83-98.
8	  Vgl. DBK, Räume, 7-8.
9	  Sontag, Ästhetik, 22.
10	 Deeg, Stille, 12.
11	 Die frühe Kirche verstand und benannte 
sich von ihrer gottesdienstlichen Versammlung 
her als „ekklesia“, als öffentliche Versammlung 
des erwählten Gottesvolkes. Vgl. Messner, Art. 
Gottesdienst, 1182.
12	 Vgl. DBK, Räume, 8-9.

wird, um (wieder) mehr Menschen zielgruppengerecht ansprechen zu können.13 
Ohne Zweifel sind solche Bemühungen zu begrüssen. In der Praxis kann man 
jedoch beobachten, dass solche Versuche nicht immer von Erfolg gekrönt sind, 
nicht selten, weil die liturgische (Kommunikations-)Form für die Menschen 
exotisch ist und sie keine Erfahrung mit liturgischen Vollzügen haben.14 Die 
Folge davon ist oftmals, dass man sich unterhält und mit dem Nachbarn aus-
tauscht und nicht in Begegnung mit dem kommt, was eigentlich gefeiert werden 
will. Könnte nicht auch eine gewisse Furcht oder Angst vor Stille und davor, 
auf sich selbst zurückgeworfen zu werden, ein Grund dafür sein, dass man ge-
schäftig dies und das tut? Dieses Zu-sich-selbst-Kommen versuchen Menschen 
heute durch Ablenkung und Beschäftigung zu entkommen.15 Dass dies aber nicht 
erst ein Phänomen der Gegenwart ist, wird in der Klage des Philosophen und 
Theologen Sören Kierkegaard (1813–1855) deutlich: 

„Es ist schwer für ein Kamel, durch ein Nadelöhr zu gehen, und schwer für 
den Weltlichen, Stille zu finden, er sei nun mächtig oder gering, schwer sie 
zu finden im Lärm des Lebens, schwer sie zu finden da, wo sie ist, falls er 
nicht selber den Lärm mitbringt.“16

Stille kann aus zwei Gründen beängstigend wirken: Erstens begegnet in der 
Stille das Gefühl des Nichts – eine Leere, die sich bedrohlich anfühlen kann und 

existenziell verunsichert. Zweitens – 
auf eine unmittelbare und tiefere Weise 
– macht die Stille den Menschen mit 
sich selbst bekannt. Der Mensch steht 

plötzlich sich selbst gegenüber, ohne Ablenkung, ohne Ausflüchte.17 In seinem 
Roman „Nachtzug nach Lissabon“ bemerkt der Philosoph und Philologe Pascal 
Mercier (1944–2023) treffend: „Die Menschen ertragen die Stille nicht, es würde 
heissen, dass sie sich selbst ertragen müssten.“18 Auch die Lyrikerin und Schrift-
stellerin Dagmar Nick (*1926) beschreibt in ihrem Gedicht „Späte Stunde“ diese 
beklemmende Intensität der Stille: „Wie schwer heut die Stille ist. / Ich kann 
meinen Herzschlag hören, / ich fühle ihn mit den Händen.“19 

Beide Zitate machen deutlich: Stille ist nicht nur die Abwesenheit von Ge-
räuschen, sondern oft eine Konfrontation mit der eigenen Existenz. 

Verlust des Schweigens 
Vielerorts wird jedoch nicht nur die Unvertrautheit von Mitfeiernden mit 
liturgischen Vollzügen beklagt, sondern auch die mangelnde Sensibilität für ein 
gutes Verhältnis von Wort und Stille bzw. Schweigen bei den für die Liturgie ver-
antwortlichen Personen.20 Die Problematik der Wortlastigkeit von Liturgie bringt 
Fulbert Steffensky (*1933) auf den Punkt:

„Die Pfarrer predigen nicht nur auf der Kanzel. Sie begrüssen und hängen 
an ihre bescheidenen Sonntagsscherze noch eine kleine Besinnung. Sie 
verabschieden wortreich und oft banal. Sie haben eine Taufe, und es gibt 
eine neue Predigt. Es mag sein, dass es bei den Gemeinden gut ankommt, 

Einige Beispiele zu Beginn der Überlegungen mögen verdeutlichen, dass Stille 
– aller kulturpessimistischen Unkenrufen zum Trotz – auch für den heutigen 
Menschen Bedeutung hat. 

Wenn einem Menschen beispielsweise etwas wirklich Schlimmes widerfährt, 
dann ist nicht selten zu beobachten, dass er „zur Salzsäule erstarrt“. Diese Rede-

wendung aus der biblischen Geschichte 
von der Zerstörung der Städte Sodom und 
Gomorra (Gen 19,26) beschreibt bildhaft, 

dass der Mensch angesichts einer grossen Notsituation so sehr erschrecken kann, 
dass er bewegungsunfähig ist, verstummt und im Schweigen verharrt.7 Physio-
logisch scheint es wichtig zu sein, dass der Mensch in solchen Situationen ganz 
auf sich zurückgeworfen wird. 

Auch vor einem Kunstwerk, das u. U. trotz grosser Erklärungsmühen des Kunst-
schaffenden nicht verstanden wird oder werden kann, kann der Mensch stumm 
werden.8 Dazu schrieb 1969 die Schriftstellerin und Kulturkritikerin Susan Sontag 
(1933–2004) den herrlich paradoxen Satz: „Die Kunst unserer Zeit plädiert 
lauthals für die Stille.“9 Es sind Unterbrechungen im Alltag, die ein Zurücktreten 
von Logik und Struktur verursachen, in denen der Mensch „gefangen“ ist. 

Zugleich lässt sich „eine Sehnsucht nach Ausbruch aus dem Lärm, den Menschen 
machen und der Menschen umgibt, aus dem Lärm der Welt [ausmachen …]. 
Diese Sehnsucht ist kein modernes, kein neuzeitliches Phänomen.“10 Dies alles 
zeigt: Es gibt noch die stillen Zeiten inmitten einer laut gewordenen Welt.

Stille, Gottesdienst und Entfremdung des und der Zeitgenoss:in
Den Anfang dieses Beitrags machte die Aussage, dass Stille konstitutiv zum 
gottesdienstlichen Tun gehöre. Diesem Postulat steht jedoch nicht selten die 
kirchliche Praxis gegenüber. Zwar sind die Kirchengebäude in der Regel auf Be-
gegnung in der Stille und auf ehrfürchtiges Verhalten ausgerichtete Räume, doch 
findet man dort aber immer weniger Menschen, die sich hier als religiöse Ge-
meinschaft versammeln11, um nicht nur im gemeinsamen Tun, sondern auch in 
stiller Anbetung ihrem Gott zu begegnen und seine Heil bringende Gegenwart 
zu erfahren. Spätestens nach dem Konzil von Trient im ausgehenden Mittelalter 
bildete der Glaube an die reale Gegenwart Christi in der im Tabernakel aufbe-
wahrten Eucharistie die gottesdienstliche Mitte der Gemeinde und das Zentrum 
des kirchlichen Lebens. Während noch im Mittelalter die Kirchen für vielerlei 
Zwecke genutzt wurden, wurden die Kirchen nun zu einem Ort, an dem Gott 
„wohnt“. Vorrangig hier konnte man ihm begegnen. Diesbezüglich scheinen viele 
Kirchenräume dem und der heutigen Zeitgenoss:in „leerer“ geworden zu sein. 
Manche:r gewinnt gar den Eindruck, sie seien zu Orten geworden, in denen Gott 
nicht mehr erfahrbar ist.12 

Diese als schwer erträglich empfundene Leere ruft offenbar nach einer Form 
der Kompensation – nicht selten durch eine Weitung des gottesdienstlichen An-
gebotes, bei dem mit verschiedenen gottesdienstlichen Formaten experimentiert 

„Die Kunst unserer Zeit plädiert lauthals für die Stille.“

„Die Menschen ertragen die Stille nicht, es würde heissen, 
dass sie sich selbst ertragen müssten.“



127;  126; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

30	 Wenzel, Erfahrungsraum Stille, 213.
31	 Ebd. 11. Leib wird im weiteren Verlauf des 
Buches mit Merleau-Ponty im Unterschied von 
Körper als das spezifische Zur-Welt-Sein des 
Menschen verstanden.
32	 Vgl. Ebd. 17.

21	 Steffensky, Schwarzbrot-Spiritualität, 85.
22	 Sarah, Kraft, 69.
23	 Vgl. Winkler, Klanglandschaft, 56-72.
24	 Vgl. Zimmermann, Stille, 33.
25	 Vgl. Deeg, Stille, 18.
26	 Vgl. Sarah, Kraft, 157.
27	 Ebd. 157.
28	 Ebd. 158.
29	 Ebd. 161.

wir auf die Banalität der irdischen Dinge beschränkt.“29 Für Kardinal Sarah ist 
es für die Zukunft der Liturgie entscheidend, dass sie die Stille wiederentdeckt. 
Das ist richtig. Gleichzeitig startete Sarah mit seiner Kritik am Verlust der 
liturgischen Stille einen kulturpessimistischen und antimodernen Generalangriff 
auf die liturgischen Reformen des Zweiten Vatikanischen Konzils. Von solchen 
von Sarah düster gezeichneten liturgiepolitischen Argumenten distanzieren sich 
diese Ausführungen entschieden. Gewürdigt werden soll aber, dass er das Thema 
der liturgischen Stille wieder auf das Parkett wichtiger Diskussionen brachte. 

Von der stillen Gottesbegegnung im Schweigen

Es stellt sich nun unmittelbar die Frage nach der liturgischen Topografie von 
„Stille“ und „Schweigen“ und ihrer theologischen Substanz. Dazu ein Beispiel: 
Das Schweigen am Karfreitag, geprägt von der Trauer über den Tod Jesu am 
Kreuz, unterscheidet sich deutlich vom Schweigen am Pfingstsamstag, das von 
der erwartungsvollen Hoffnung auf die Selbstoffenbarung Gottes durch das 
Erfülltwerden der Menschen mit seinem Geist geprägt ist. 

„Erfahrungsraum Stille“
Unter diesem Titel veröffentlichte Kristin Wenzel 2018 eine „ästhetisch-

phänomenologische Betrachtung“ 
und unterscheidet darin Schweigen 
und Stille: „Schweigen ist absichtsvoll 
und zweckbestimmt. Stille hingegen 

geschieht.“30 Die vorgenommene Unterscheidung erweist sich als erkenntnis-
fördernd und liturgietheologisch unmittelbar anschlussfähig. In gewisser Hinsicht 
stehen Schweigen und Stille in einem liturgischen Verhältnis zueinander, das sich 
analog zu jenem zwischen Hostie und Leib Christi oder zwischen Bibel und Wort 
Gottes beschreiben lässt: Das eine ist verfügbar, bekannt und herstellbar – das 
andere entzieht sich der Verfügbarkeit. Im Blick auf Schweigen und Stille liesse 
sich daher formulieren: Das eine stellt eine Unterbrechung dar, das andere ein 
Ereignis. 

Kristin Wenzel wählt einen phänomenologischen Zugang, der in der (leiblichen) 
Wahrnehmung gründet. „Ich gehe davon aus, dass sich in der Stille der Körper, 
die Geste, die Haltung[,] aber auch der (atmosphärische) Raum zeigen und er-
fahren werden können.“31 In diesem Zugang steht nicht eine definitorische Be-
stimmung von Stille im Zentrum, sondern vielmehr die Frage danach, was sich in 
der Erfahrung von Stille zeigt – beziehungsweise, in negativer Wendung, was sich 
dieser Erfahrung entzieht und im Schweigen oder in der Stille verborgen bleibt.32 
Der Stille als Kommunikation in der Begegnung mit dem Göttlichen kommt also 
eine besondere Bedeutung zu. In ihrer Gesamtheit dient die Stille der Vergegen-
wärtigung des göttlichen Mysteriums. Doch: Was bedeutet dies?

wenn der Gottesdienst auf diese Weise familiarisiert und verplappert wird. 
Aber das Schweigen geht verloren. Es wird erstickt im Müll des Daher-
gesagten. Es geht das verloren, was zum Wesen des Gottesdienstes gehört: 
die Anbetung.“21

In traditionalistischen Kreisen wird für diese Entwicklung in erster Linie die 
Reform der Liturgie im Zuge des Zweiten Vatikanischen Konzils verantwortlich 
gemacht. So hat sich der ehemalige Präfekt der Kongregation für den Gottes-
dienst und die Sakramentenordnung Kardinal Robert Sarah (*1945) wiederholt 
für die Notwendigkeit der Rückkehr zur Stille im Gottesdienst stark gemacht: 

„Unsere Zeitgenossen meinen, das Gebet bestünde darin, Gott vollzutexten, 
zu heulen und vor Ihm zu zappeln. Doch das Gebet ist viel einfacher. Es 
besteht darin, Gott, der leise in uns spricht, zuzuhören.“22

Auch wenn sich die Motive seiner Klage aus einer rückwärtsgewandten Sehn-
sucht nach der „alten Messe“ und ihrer Mystik speisen, so ist der Verlust der 
Stille im gottesdienstlichen Geschehen doch nicht ganz von der Hand zu weisen. 
Dieses Verlorengehen liturgischer Stille als ein Phänomen des Aggiornamento ist 
eigentlich verwunderlich, da gerade in der Zeit nach dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil, die Themen von „Lärm“ und „Ruhe“ (wieder) neu entdeckt wurden. Zu 
denken ist an die damals beginnende ökologische Bewegung und an das steigende 
Interesse an Lärmverschmutzung oder akustische Ökologie.23 Aber auch die zu-
nehmende Nachfrage nach Auszeiten in Klöstern sowie spirituellen Retraite-
Seminaren zeigt, dass Stille zu einem Angebot und zum kostbaren Gut mitten im 
ökonomischen Heute geworden ist, nach dem (viele?) Menschen suchen.24 Solche 
und andere Beispiele lassen die Sehnsucht des gegenwärtigen Menschen nach 
Stille erklären.25 

Sehnsucht nach Stille
Die Sehnsucht nach Stille hat ihren Platz auch und besonders in der Liturgie, 
wo gerade Schweigen und Stille eine Hinführung zum Mysterium leisten können 

– einem Mysterium, das Weg und 
Modus der Offenbarung Gottes ist. 
Besonders zutreffend ist dies, wenn 
Menschen vom Schweigen Gottes be-

rührt werden, dies zum Ausdruck bringen und nacherleben – wenn sie in ihrem 
eigenen Schweigen Gott ähnlich werden, sich still ihm zuwenden und auf diese 
Weise seinen Willen erspüren. Für Kardinal Sarah liegt in der Stille vor allem 
die Möglichkeit, eine heilsame Distanz zu bewahren – eine Haltung der Zurück-
nahme, die Raum schafft für die Begegnung mit Gott.26 In Bezug auf die Liturgie 
unterstreicht er deshalb ausdrücklich: „Die heilige Stille ist ein Grundgesetz für 
alle Liturgiefeiern.“27 Aus dieser Überzeugung heraus übt er deutliche Kritik: 
„Unter dem Vorwand der Pädagogik erlauben sich Priester endlose, flache und 
horizontale Kommentare. Diese Hirten haben Angst, dass die Stille vor dem Aller-
höchsten die Gläubigen verwirre.“28 Er warnt vor einer Verflachung der Liturgie 
durch Übererklärung, die das Geheimnis verdrängt: „Ohne das Geheimnis sind 

„Die heilige Stille ist ein Grundgesetz für alle 
Liturgiefeiern.“

„Schweigen ist absichtsvoll und zweckbestimmt. Stille 
hingegen geschieht.“



129;  128; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

41	 Vgl. Schütz, Lexikon, 607.
42	 Vgl. Bayer, Gott, 59.
43	 Vgl. Ebd. 50.
44	 Vgl. DBK, Räume, 11-12.

33	 Casel, Wende, 23.
34	 Dazu als Übersicht: Casel, Art. Liturgische 
Bewegung, 1698-1701.
35	 Casel, Wende, 22.
36	 Vgl. Wiefel-Jenner, Stille, 128.
37	 Casel, Liturgie, 160.
38	 Sekretariat, Messfeier, 108.
39	 Vgl. Berger, Schweigen, 52-54.
40	 Vgl. DBK, Räume, 14-15.

mystisches Ereignis geschieht das: Der Umweg über das gesprochene Menschen-
wort entfällt.41 Allein das Schweigen im Geschehen der Stille vor Gott genügt. 

Stille und Schweigen in der Bibel
Die Heilige Schrift kennt vielfältige Formen der Stille und des Schweigens, die 
oft ambivalent und gegensätzlich erscheinen. Immer aber geht es um die von 
menschlicher Leere und göttlicher Fülle bestimmte Stille. So heisst es etwa im 
Zusammenhang mit dem Tod, dass die Verstorbenen „im Land des Schweigens“ 
(Ps 94,17) lebten. Demgegenüber steht die Vorstellung des Himmels als ein Ort 
der Lebendigkeit, die sich in klangvoller Weise manifestiert – exemplarisch im 
ewigen Lobgesang der Engel, dem sich die liturgisch versammelte Gemeinde 
anschliesst, wie es am Ende jeder Präfation im Sanctus anklingt. Hier erscheinen 
Schweigen und Stille nicht einfach als sprachlos und tot, sondern als lebendige 
Stille, in der Gott – der Schöpfer allen Lebens – selbst das Wort ergreift. Denn 
es bleibt dabei: Im Anfang war das Wort (Gen 1,1-3; Joh 1,1). Im Unterschied zu 
Gott, der selbst das Wort ist, ist das menschliche Wort – unsere Sprache – nicht 
das Ursprüngliche. Es ist Antwort, also nachgeordnet: Es folgt dem Hören auf 
Gottes wirkmächtiges Wort, das anspricht und ruft. Dieses Hören ist zugleich 
ein Akt des Schweigens – ein Zurücktreten, ein Raumgeben. Es bedeutet, nichts 
zu tun, einen Sabbat einzulegen, durch den Gott die Ehre gegeben wird, weil er 
selbst das entscheidende Werk vollbringen will.42 Es handelt sich also um ein 
menschliches Schweigen und Leersein, das auf das Reden und Wirken Gottes 
wartet, ein vertrauensvolles Warten auf das heilvolle Handeln Gottes:43 „Gut ist 
es, schweigend zu harren auf die Hilfe des Herrn“ (Klgl 3,26). 

Die sich biblisch geoffenbarte Ankunft Gottes wird jedoch stets auch als Gerichts-
geschehen verstanden, in dem die Geschöpfe für ihr Tun Verantwortung tragen. 
Angesichts der göttlichen Gegenwart verstummen sie in angstvoller Ehrfurcht: 
„Furcht packt die Erde und sie verstummt, wenn Gott sich erhebt zum Gericht“ 
(Ps 76,9). Im Hinblick auf das bevorstehende Strafgericht ruft beispielsweise der 
Prophet Zefanja zur ehrfürchtigen Zurückhaltung auf: „Schweigt vor Gott, dem 
Herrn! Denn der Tag des Herrn ist nahe“ (Zef 1,7). Dieses Schweigen gewinnt 
besondere Bedeutung im Kontext des endzeitlichen Kampfes zwischen Gott und 
den Mächten der Finsternis. Eine weitere zentrale Bibelstelle, die oft im Kontext 
der Gotteserfahrung in der Stille zitiert wird, findet sich im Ersten Buch der 
Könige (1 Kön 19,11-13).44 Der Prophet Elija begegnet Gott nicht im Sturm, nicht 
im Erdbeben und nicht im Feuer, sondern im „sanften, leisen Säuseln“ (hebräisch: 
qôl demamah daqqah). Diese Szene verweist auf eine Gottesbegegnung, die sich 
jenseits lauter Zeichen und Wunder ereignet – in der Stille, in der Feinheit, im 
Rückzug. Auch in den Psalmen spielt die Stille eine zentrale Rolle. Psalm 62,2 
sagt: „Nur bei Gott kommt meine Seele zur Ruhe, von ihm kommt meine Hilfe.“ 
Hier wird eine existenzielle Ruhe beschrieben, die in der Gegenwart Gottes ge-
funden wird. In Psalm 46,11 heisst es: „Seid still und erkennt: Ich bin Gott.“ Die 
Stille ist hier der Weg zur Gotteserkenntnis – nicht durch Aktion, sondern durch 
Lassen, durch Stillwerden, durch Hören. 

Antwortversuche über eine theologia negativa

Zunächst soll gelten: Gottes Namen ist unaussagbar. Er lebt dort, wo menschliche 
Sprache keine Geltung hat und versagt. Vor allem kann er nicht „in exclusivum“ 
in menschlichen Worten erfasst werden. Das Mysterium ist

„[…] ‚unaussprechlich’, nicht nur in dem ursprünglichen Sinn des Wortes, 
wonach es nicht ausgesprochen werden darf, sondern auch in dem, dass 
es nicht in Worten ausgeschöpft werden kann. Deshalb wird jede Rede 
darüber ungenügend sein.“33

Odo Casel OSB (1886–1948) reflektierte in besonderer Weise über den Begriff 
des Mysteriums und entwickelte aus dessen theologischer Tiefe seine „Mysterien-
theologie“, in der dem Schweigen zentrale Bedeutung zukommt.34 Sein Anliegen 
war es, die „Wende zum Mysterium“ in der katholischen Theologie und Liturgie-
wissenschaft mitzugestalten und zu fördern. Für Casel bildet das Mysterium den 
Schlüsselbegriff zur Beschreibung der „geheimnisvollen Gnadenwirksamkeit 
Gottes, das Ineinandersein und Miteinanderwirken von Gott und Mensch“35. Im 
Mysterium begegnen sich das Menschliche und das Göttliche, Immanenz und 
Transzendenz treten in Beziehung zueinander.36 

„In heiliges Schweigen gehüllte Begehung der göttlichen Heilstaten und 
das selige Verstummen des entrückten Geistes vor dem sich der Seele 
offenbarenden und ihr unaussprechliche Worte mitteilenden Herrn – beide 
werden zu eins in der christlichen Liturgie als Mysterienfeier.“37

Die Konsequenz daraus ist, dass das Verstummen vor dem Mysterium Gottes 
zum Thema der theologia negativa wird – einer Theologie, die lediglich aus-

drücken kann, was Gott nicht ist, und 
die betont, dass Gott vor allem eines 
ist: unbegreiflich. In der Einladung 
zum Vaterunser heisst es deshalb auch 

(neben verschiedenen anderen Möglichkeiten) „Dem Wort unseres Herrn und Er-
lösers gehorsam und getreu seiner göttlichen Weisung wagen wir zu beten“38. 
Dieses Wagnis ist nur möglich, weil die Feiernden den Auftrag Jesu folgen und 
sich gerade darin als Jünger:innen Jesu erweisen. 

Die theologia negativa kann lediglich ausdrücken, was oder wer Gott nicht ist. 
Im Deutschen zeigt sich das unter anderem in Begriffen mit der Vorsilbe „un-
“ – wie unendlich, unbegreiflich, unbegrenzt.39 Über diese Begriffe hinaus kann 
unmöglich noch mehr gesagt werden. Was bleibt ist das Schweigen als ein Ereig-
nis. Im Geschehen der stillen Hinwendung zur göttlichen Gegenwart als ein im 
Schweigen mystisches Ereignis. Dieses Schweigen muss der Mensch mit seinen 
Worten nicht überdecken – er kann es auch kraft seiner Begrenzbarkeit gar nicht. 
Gott allein ist es, der die vermeintliche Leere schweigend erfüllt. Gott erfüllt sie 
mit seinem Schweigen – das heisst: durch seine blosse Gegenwart. Der Leere steht 
das Schweigen gegenüber. Leere ist das, was der Mensch vor Gott zu geben ver-
mag. Gott hingegen ist reine, überströmende, lebendige Fülle.40 Im Schweigen als 

Allein das Schweigen im Geschehen der Stille vor Gott 
genügt.



131;  130; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

53	 Ebd. 147.
54	 Dazu besonders Eva-Maria Faber, die die Frage 
nach gemeinschaftlicher Liturgie und individueller 
Frömmigkeit stellt und aus dieser Perspektive die 
katholische Liturgie seit dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil bedenkt. Im Blick auf die Praxis werden 
dabei auch Phasen der Stille in besonderer Weise 
bedacht und gewürdigt. Vgl. Faber, Persönliches, 
220–228.
55	 Vgl. zum biblischen Ort und der Umdeutung des 
biblischen Zitats im liturgischen Kontext: Buchinger, 
Johannes-Apokalypse, 251.
56	 Vgl. Berger, Grabtücher, 47-50.

45	 Vgl. Bayer, Gott, 57.
46	 Vgl. Otto, Heilige, 89.
47	 In diesem Sinne drückte sich auch Joseph 
Ratzinger in seiner Auslegung der Liturgie 
aus: „Deswegen kann man Schweigen auch 
nicht einfach ‘machen’, es als eine Aktion unter 
anderen anordnen. Dass heute allenthalben 
Versenkungsübungen gesucht werden, eine 
Spiritualität des Leerwerdens, ist kein Zufall: Ein 
inneres Bedürfnis des Menschen meldet sich zu 
Wort, das in unserer gegenwärtigen Gestalt von 
Liturgie offenbar nicht zu seinem Recht kommt.“ 
Ratzinger, Theologie, 177.
48	 Vgl. Benga, Schweigen, 73.
49	 Zimmermann, Stille, 34.
50	 Zum epikletischen Schweigen im christlichen 
Gottesdienst: vgl. DBK, Räume, 13-14.
51	 Vgl. Bayer, Gott, 47. 
52	 Vgl. Pohl-Patalong, Gottesdienst,149–154.

„Manchmal wär’ schön, wenn dann Zeit für eigene Gedanken noch ist, 
obwohl, wenn die nicht ist, dann mach’ ich mir die einfach so (lacht). Also 

ich bring da schon das unter, was ich 
gerne dann auch im Gebet formuliere. 
Also das sind einfach meine eigenen 
Gedanken, die ich dann einbringe.“53

In dieser Hinsicht ist das Schweigen im Kontext der gottesdienstlichen Tuns kein 
Unterbrechen, sondern konstitutiver Teil des Gottesdienstes. Die Stille ermög-
licht den Mitfeiernden ebendiesen Raum, ihr Persönliches und Individuelles vor 
Gott bringen zu können,54 ganz im Sinne der von der Liturgiereform geforderten 
„participatio actuosa“. 

Vom liturgiewissenschaftlichen Reden über Stille und 
Schweigen

In den lateinischen Evangelien-Antiphonen des Mittelalters begegnet häufig der 
Satz aus Off 8,1: factum est silentium (dt.: Es entstand Schweigen), so etwa im 
Zusammenhang mit dem Fest des Erzengels Michael: Factum est silentium in 
coelo et accepit angelus thuribulum et implevit illud de igne altaris (dt.: Es ent-
stand Schweigen im Himmel, und ein Engel nahm das Rauchfass und füllte es mit 
dem Feuer des Altars).55 Dass, was hier in Worten ausgedrückt wird, fand auch 
seinen Niederschlag in der rituellen Gestaltung der Liturgie. 

Schweigen als liturgische Kategorie des Verhüllens
In der Liturgiegeschichte des Mittelalters wurde das Geschehen der Messfeier 
vielfach als Nachvollzug der Passion Christi gedeutet. In diesem Zusammenhang 
entstand die Praxis, die eucharistischen Gaben vor Beginn der Messe zu ver-
hüllen. Diese Handlung wurde verstanden als symbolische Bedeckung mit dem 
Leichentuch, vergleichbar etwa mit muslimischen Bestattungsriten bis heute. Un-
mittelbar nach dem Aussprechen der verba testamenti, die als Wandlungsworte 
verstanden wurden, erfolgte das Enthüllen: Dem Volk wurden in der Elevation 
Hostie und Kelch gezeigt. Dieser Abfolge von Verhüllen und Enthüllen wurde 
eine tiefe theologische Bedeutung zugesprochen: Das eigentliche Geheim-
nis wurde nicht darin gesehen, dass sich unter Tüchern etwas Verborgenes be-
findet, sondern darin, dass unter den sichtbaren Gestalten der Gaben der Herr 
selbst in verborgener Weise gegenwärtig ist.56 Dieses Verhüllen und Enthüllen 
wurde dramaturgisch noch dadurch unterstrichen, dass der Priester die Worte des 
Eucharistischen Hochgebets dazu leise von der Kanontafel ablas. Alles geschah 
in Stille, abgesehen von den als „vernehmbar“ gesprochenen Wandlungsworten 
„Hoc est enim corpus meum“ (dt.: Das ist nämlich mein Leib). Gerade deswegen, 
so betonen besonders die Anhänger der „alten Messe“, erfuhr die eucharistische 
Handlung eine grosse spirituelle Tiefe und lud zur Begegnung mit dem nun in der 
Brotsgestalt gegenwärtigen Herrn ein. Ein Kommunionempfang der Gläubigen, 
der auch schon lange aus der Praxis gekommen war, wurde als nicht mehr not-

Im Neuen Testament tritt die Stille oft implizit in Erscheinung. Jesus selbst 
zieht sich regelmässig in die Einsamkeit zurück, um zu beten (vgl. Mk 1,35; Lk 

5,16). Jesu Gottesbeziehung vollzieht sich 
nicht nur in Worten, sondern im Schweigen, 
in der inneren Sammlung, in der vertrau-

lichen Stille vor dem Vater. Geht Gottes Wort also aus dem Schweigen hervor? 
Diese Frage findet Bestätigung im sogenannten Revelationsschema, das in den 
neutestamentlichen Schriften – insbesondere in den Deuteropaulinen und den 
Pastoralbriefen – mehrfach begegnet. Danach war das Geheimnis Gottes lange 
verborgen und wurde erst durch Leben, Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu 
offenbar (vgl. Röm 16,25). Spätestens aber mit dem österlichen Geschehen hat 
Gott sein Schweigen durchbrochen – oder genauer: Sein zuvor vielgestaltiges und 
vielfaches Reden zu den Vätern wurde in Christus eindeutig und endgültig. Wie 
der Hebräerbrief (1,1-4) formuliert, hat Gott durch den Sohn gesprochen – und 
sich in ihm letztgültig offenbart und definiert.45

Schweigen als Antwort auf das Mysterium
Die in den biblischen Zeugnissen beschriebenen Stille ist keine unbestimmte 
Begegnung mit dem sowohl abschreckenden als auch zugleich anziehenden 
Numinosen – dem fascinosum et tremendum –,46 sondern es geht um das Ge-
schehen von Stille als einer Voraussetzung echter Gottesbegegnung: Wer Gott 
begegnen will, muss bereit sein, eigene Stimmen, Gedanken und Urteile ab-
sichtsvoll und zweckbestimmt zum Schweigen zu bringen. Diese Haltung findet 
sich auch in der spirituellen Tradition der Wüstenväter- und mütter. In der Ein-
samkeit der Wüste suchten sie nicht nur äussere Ruhe, sondern vor allem das 
„innere Schweigen“. Dieses Schweigen ist keine einfach auf Anordnung mach-
bare passive Leere bzw. Stille,47 sondern eine Form patristischer Spiritualität und 
geistlicher Wachsamkeit.48 Es geht darum, das Herz zu reinigen, um offen zu sein 
für die Gegenwart Gottes. Das Schweigen wird hier zur einzig angemessenen 
Weise, auf das letztlich unaussprechliche Mysterium Gottes zu antworten. Wo 
Worte versagen, beginnt das Schweigen – nicht als Flucht, sondern als höchste 
stille Form der Kommunikation mit Gott. „Das Schweigen mag eine Voraus-
setzung sein für die Stille in mir, es ist aber noch nicht die Stille in mir, die muss 
ich erst herstellen, herzustellen versuchen: in Meditation und Gebet.“49 Dieses 
Schweigen ist ein epikletisches Schweigen50 – ein bewusst gestaltetes und gezielt 
ausgerichtetes Schweigen, das sich auf das Wort bezieht: auf das zu sprechende 
ebenso wie auf das zu hörende und zu beherzigende Wort.51

Was biblisch und historisch zur Bedeutung der Stille als Begegnungsraum mit 
Gott gesagt wurde, lässt sich mit in den vergangenen Jahren durchgeführten 
empirischen Studien zu Gottesdiensten belegen. Ergebnisse dieser Studien 
markieren, wie wesentlich die Stille für die Gottesdienstfeiernden ist.52 Die 
Zeiten der Stille innerhalb der liturgischen Feier werden besonders deshalb ge-
schätzt, weil sie Raum für persönliche Besinnung und eigenes Erleben mitten im 
gemeinsamen Gottesdienst eröffnen. Dazu exemplarisch eine Aussage einer für 
eine empirische Studie befragten Person:

Geht Gottes Wort also aus dem Schweigen hervor? Das Schweigen ist im Kontext der gottesdienstlichen 
Tuns kein Unterbrechen, sondern konstitutiver Teil des 
Gottesdienstes.



133;  132; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

59	 AEM 23.
60	 Vgl. Emminghaus, Messe, 194.
61	 Vgl. Deeg, Stille, 26.
62	 Rosa, Unverfügbarkeit, 8.

57	 Vgl. Marti, Weg, 179-190; Beispiele auch bei: 
Ehrensperger, Stille, 142-146; Ders. Gottesdienst, 
92;96.
58	 Vgl. Heinz, Schweigen, 243.

oder Musik, und begleitet durch eine geistliche Haltung der Sammlung. Ihren 
Ausdruck findet das z. B. in der vorgesehenen Gebetsstille nach der Aufforderung 
„Lasset uns beten“.60 Jeder solle, so heisst es in der „Allgemeinen Einführung in 
das Römische Messbuch“, in seinem Herzen ein Gebet formen (AEM 32). 
Die liturgische Stille als strukturierendes Element wird in der Liturgie unter-
schiedlich interpretiert. Häufig gilt sie als Voraussetzung für eine vertiefte innere 
Sammlung; in bestimmten Kontexten – insbesondere bei bestimmten Lesungen 
– erscheint Stille funktionaler als ein musikalisch oder verbal gestaltetes Antwort-
element. 

Stille als gottesdienstliche Haltung
Stille ist nicht nur ein bewusst gesetzter Moment im gottesdienstlichen Ge-
schehen, sondern auch eine gottesdienstliche Haltung. Dies betrifft nicht nur die-

jenigen, die einen bestimmten Dienst 
übernehmen, sei es als vorstehende 
Person, als Lektor:in, Ministrant:in, 
Kantor:in oder als Messner:in. Auch 
wenn gerade diese Rollenträger:innen 

eine Haltung der Stille, also der Zugewandtheit zu Gott, prägen sollte, so sollte 
doch auch die gesamte Gemeinde in diese Haltung geführt werden. 

Stille als innere gottesdienstliche Grundhaltung lässt sich nicht einfach verordnen 
oder empfehlen. Sie muss eingeübt werden. Menschen können sich allmählich für 
diese Stille öffnen, ihre Scheu vor ihr verlieren – und in der Stille eine neue Er-
wartung wachsen lassen: Die Erwartung eines Wortes, das jenseits der Stille liegt 
– jenseits auch des im Schweigen vergehenden Klangs. Wenn die liturgischen 
Dienste die Haltung der Stille vorzeigen und darstellen, dann wird sie sich auch 
in der Haltung der „anderen“ (Mit-)Feiernden spiegeln.61 Tatsächlich könnte man 
darin, mit Blick auf Verlust und Verlorengehen von Schweigen und Stille in der 
Liturgie von heute, die Chance zu einer erneuerten bzw. erneuernden liturgischen 
Stille sehen. 

Die Frage nach der Bedeutung der Stille als gottesdienstliche Haltung führt somit 
unweigerlich auch zur Diskussion über das rechte Mass des liturgischen Handelns, 
das die Unverfügbarkeit Gottes wahrt. Denn eine rein formale, ritualistische 
Liturgie droht, mechanisch und inhaltsleer zu werden. Ebenso birgt eine zu 
stark individualisierte oder emotionalisierte Feier die Gefahr der Auflösung der 
liturgischen Ordnung mit der möglichen Folge eines Verlustes an sakramentlicher 
Qualität. Dies lässt bedenken, dass Liturgie und ihr die Begegnung mit Gott nicht 
einfach verfügbar ist, so sehr dies der Mensch auch wollen mag:

„Das kulturelle Antriebsmoment jener Lebensform, die wir modern 
nennen, ist die Vorstellung, der Wunsch und das Begehren, Welt verfüg-
bar zu machen. Lebendigkeit, Berührung und wirkliche Erfahrung aber 
entstehen aus der Begegnung mit dem Unverfügbaren.“62

wendig angesehen, denn die Gläubigen konnten in diesem Moment der Mess-
liturgie bereits geistlich kommunizieren. 

Stille als Hingabe und Antwort
Sacrosantum Concilium definiert die Liturgie als „Vollzug des priesterlichen 
Amtes Jesu Christi“ (SC 7), in dem die Erlösung gegenwärtig und wirksam 
wird. Liturgie ist folglich keine blosse Erinnerung an das Heilswerk Gottes, 
sondern die reale Teilhabe an diesem Erlösungsgeschehen. Sie ist eine Feier im 
„Aggiornamento Gottes“, ein heiliger Raum und eine heilige Zeit, in der die 

Gegenwart Christi in der Mitte der Ge-
meinde erfahren wird. Im Feiern stehen 
sich Gott und Mensch gegenüber und 
treten miteinander in Beziehung. 

Dieses reziproke Begegnungsgeschehen ist das Herzstück christlich-liturgischer 
Glaubenspraxis. In ihr verdichtet sich, was Christsein im gottesdienstlichen Tun 
wesentlich ausmacht: das Hören auf Gottes Wort, das gemeinschaftliche Gebet, 
das Lob Gottes und die sakramentale Begegnung mit dem Geheimnis des gött-
lichen und sich immerwährenden schenkenden Gnadenhandelns. In diesem Ge-
schehen ist die Stille nicht nur funktional, sondern Ausdruck einer Haltung der 
Anbetung, der Ehrfurcht und des Staunens. Die Stille im Gottesdienst wird zur 
kontemplativen Hingabe und zur Antwort auf das empfangene Wort. Hingabe und 
Antwort konkretisieren sich in rituellen Handlungen – etwa im Kreuzzeichen, in 
der Händefaltung, im Knien, aber auch das Stehen vor dem Angesicht Gottes – 
und tragen zur leiblichen Einbindung als sinnenhaftes Tun der Feiernden bei.57 

Stille als Raum verdichteter Präsenz
Dabei stellt die Stille einen eigenen Modus des liturgischen Geschehens dar. 
Sie ist nicht die Abwesenheit von Handlung oder Wort, sondern ein Raum ver-

dichteter Präsenz. Die Stille erlaubt 
eine vertiefte Aneignung des Ge-
hörten und Erlebten. Sie eröffnet einen 
Moment der Sammlung, der inneren 

Resonanz und des auch persönlich Rituellen, um so vertieft am göttlichen Heils-
mysterium teilzunehmen.58 Diese „liturgische Stille“ wird in der „Allgemeinen 
Einführung in das Römische Messbuch“ (AEM) ausdrücklich markiert und ge-
deutet: Sie soll „Schweigen in Gemeinschaft“59 sein. Damit nimmt die AEM 
den liturgischen Grundgedanken der aktiven Teilnahme (participatio actuosa), 
wie sie in der Liturgiekonstitution (SC 14 u.  a.), als zentrales Anliegen betont 
wird, wieder auf. Die Gläubigen sind nicht Zuschauende einer heiligen Hand-
lung, sondern Mitfeiernde, deren innere Beteiligung für das Gelingen der Liturgie 
wesentlich ist. Zu dieser inneren Beteiligung gehört zentral das Stillsein. Die 
„heilige Stille“ im Gottesdienst (SC 30) soll nicht willkürlich eingesetzt, sondern 
bewusst gestaltet und theologisch durchdacht werden. Die Stille ist dabei kein 
„Lückenfüller“, sondern liturgisches Element eigener Würde. Ihre Qualität hängt 
entscheidend davon ab, ob sie als geistlich gefüllter Raum erlebt wird – oder als 
peinliche, unverständliche Unterbrechung. In der Praxis bedeutet das: Die Stille 
muss eingebettet sein in den Kontext der Feier, vorbereitet durch Sprache, Gesten 

Die Stille im Gottesdienst wird zur kontemplativen Hin-
gabe und zur Antwort auf das empfangene Wort.

Die Stille ist dabei kein „Lückenfüller“, sondern 
liturgisches Element eigener Würde.

Stille ist nicht nur ein bewusst gesetzter Moment im 
gottesdienstlichen Geschehen, sondern auch eine 
gottesdienstliche Haltung.



135;  134; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

68	 Vgl. Berger, Schweigen, 61-62.

63	 Vgl. Ehrensperger, Gottesdienst, 72-84;137-142.
64	 Vgl. Geerlings, Traditio Apostolica (FC 1), 216. 
Zur Einordnung dieser Edition vgl. Marschies, 
Traditio Apostolica.
65	 Vgl. Kunzler, Verlust, 163. 
66	 Vgl. Kunzler, Verlust, 163.
67	 Vgl. Heinz, Schweigen, 244-245.

mit Offenheit und Empfänglichkeit 
antwortet. Nur dann kann sie ihre 
Tiefe entfalten: als Raum, in dem der 

Mensch Gott begegnet, ohne zu reden – und Gott sich mitteilt, ohne zu sprechen.

Liturgische Beispiele

Stille ist kein einheitliches oder monolithisches Phänomen, sondern zeigt sich in 
der heutigen Liturgie in verschiedenen Formen, Funktionen und Intensitäten. Sie 
ist strukturell eingebunden in den Ablauf des Gottesdienstes, folgt bestimmten 
theologischen und pastoralen Überlegungen und ist je nach liturgischer Tradition 
unterschiedlich ausgeprägt. 

Die Gebetsgebärde der Prostratio als Ausdruck tiefster Hingabe und An-
betung
Am Karfreitag steht das Schweigen angesichts des Todes Jesu Christi vor dem 
Jubel der Auferstehung. Die Menschen schweigen, weil sogar die Engel – so wird 
angenommen, auch wenn es biblisch nicht bezeugt ist – in Stille verharrten, bis 
sie die Auferstehung schauten. Dem am Kreuz leidenden und sterbenden Sohn 
Gottes kann man sich nur schweigend und in tiefer Ehrfurcht nähern. Zu Beginn 
der Karfreitagsliturgie ziehen die liturgischen Dienste in stiller Prozession in die 
Kirche ein und werfen sich schweigend zu Boden – eine eindrucksvolle Geste 
völliger Selbsterniedrigung. Es erklingt keine Musik, auch die Orgel schweigt. 
Die Gemeinde verharrt ebenfalls in tiefer Stille, meist kniend. Als einzige 
„Instrumente“ sind nur noch hölzerne Klappern zugelassen – archaisch, karg, 
bewusst unmusikalisch –, wie sie auch bei den anschliessenden Prozessionen, 
etwa der Kreuzverehrung, zum Einsatz kommen. Bei dieser Prostratio zu Beginn 
der Karfreitagsliturgie handelt es sich um einen „hard point“ der Liturgie, hier 
signalisiert die Liturgie, dass angesichts des Kreuzesopfers Jesu Christi nichts 
anders übrigbleibt als totales Verharren in Stille. Bereits durch diese formale 
Andersartigkeit gegenüber jeder anderen Liturgie im Laufe des Kirchenjahres 
signalisiert diese Gebetsgebärde die Einzigartigkeit und Schwere dieses Tages: 
jenes Tages, an dem die Kirche des Leidens und Sterbens Christi gedenkt. Die 
Prostratio zu Beginn der Karfreitagsliturgie zeigt auf realistische Weise, was 
Jesus widerfahren ist. Dieser eindringliche Realismus und das damit verbundene 
totale Schweigen bei der Prostratio ist zugleich ein Eingeständnis – einerseits die 
Anerkennung des Todes, die hier unverhüllt vor Augen geführt wird, andererseits 
und vielmehr die österliche Zuversicht der Auferstehung. Wer das nicht versteht, 
hat das eschatologisch Wesentliche der Liturgie verfehlt.68

Ähnliche Formen der Prostratio finden sich bei allen Ordinationen, Professen 
und auch bei der liturgischen Installierung neu ernannter Kardinäle. In all diesen 
Situationen ist die Prostratio Ausdruck eines radikalen Verzichts – eines Ab-
legens jeder Hoheitsgebärde und einer symbolischen Unterwerfung vor Gott. In 
dieser Haltung liegt ein tiefes theologisches Moment: Der Mensch verzichtet auf 
jede Form von Selbstbehauptung und Verteidigung. Der ausgestreckte Körper, 

In dieser Spannung von Verfügbarkeit 
und Unverfügbarkeit, dies lässt sich 
in Anknüpfung an die Worte Hartmut 
Rosas (*1965) folgern, bietet die Stille 
eine besondere Möglichkeit. Sie hilft, 

die Balance zwischen den verfügbaren äusseren Formen des Liturgischen bzw. 
des Gottesdienstlichen und dem inneren mystischen, im Letzten unverfügbaren 
göttlichen Geschehen zu wahren. Die liturgische Stille entzieht sich der unmittel-
baren Funktionalisierung und verweist auf das Geheimnis, das in der Liturgie 
gefeiert wird.63 Ergo ist die im gottesdienstlichen Geschehen äussere Form der 
stillen Zeit ein inneres Begegnungsgeschehen zwischen Gott und Mensch. 

Ein Blick in die Liturgiegeschichte verdeutlicht, dass man sich der besonderen 
Dynamik von Stille und Schweigens bewusst war und diese Dimensionen deshalb 
Raum in der Gestaltung der Liturgie gab. Schon in der sog. Traditio Apostolica, 
einer Quelle, deren Entstehung gemeinhin am Beginn des 3. Jahrhunderts ver-
ortet wird, findet sich die ausdrückliche Angabe, dass die Handauflegung bei den 
Ordinationen unter vollständiger Stille geschehen solle.64 „Alle beten schweigend 
wegen der sich jetzt ereignenden Herabkunft des Heiligen Geistes.“65 Diese Stille 
ist in den heutigen liturgischen Büchern bis heute an dieser Stelle vorgesehen. 
Anders verhält es sich mit der sog. „Kanonstille“, die sich bereits im frühen Mittel-
alter herauszubilden begann und bis zur Liturgiereform im Zuge des Zweiten 
Vatikanischen Konzils Bestand hatte. Während die Präfation noch vom Priester 
laut vorgetragen wurde, hatte sich im frühen Mittelaltter die Praxis eingebürgert, 
dass der Priester nach der Präfation und dem Sanktus den canon romanus leise 
weiterbetete. Diese Kanonstille sollte dem sich ereignenden Wandlungsgeschehen 
tiefe Ausdruckskraft verleihen. 

Im Zuge der Liturgiereform im Auftrag des Zweiten Vatikanischen Konzils wurde 
diese Kanonstille aufgegeben, um wieder hervorzuheben, dass alle Mitfeiernden 
Träger:innen dieser Gebetshandlung sind, auch wenn dem Priester die Hauptrede-
teile zukommen. Von den Anhängern der „alten Messe“ wird dies bis heute als 
grosser Verlust wahrgenommen.66 

In den Berichten über das Leben der Wüstenmönche in der ägyptischen Wüste 
des 4./5. Jahrhunderts berichtet Johannes Cassian davon, wie stark das Leben 
der Mönche vom Schweigen bestimmt war. Selbst zu den Zeiten, in denen sie 
zusammenkamen, um gemeinsam das Wort Gottes in der Gestalt des Psalters 
zu hören, schwiegen sie dazu und verrichteten in Stille ihre Arbeiten. In be-
stimmten Abständen lud der Vorsteher die Mönche zur Gebetsantwort auf das 
gehörte Wort Gottes an.67 Diese Praxis vom Hören im Schweigen und der darauf 
erfolgenden Gebetsantwort ging in die Regel des Heiligen Benedikt und damit in 
das liturgische Gedächtnis der Kirche ein. 

Stille ist, wie diese Beispiele zeigen, ein integraler Bestandteil des liturgischen 
Tuns. Sie ist Ausdruck des Glaubens in einer Sprache, die das Wort übersteigt. In 
der Stille spricht der Glaube auf eine Weise, die nicht mit Argumenten, sondern 

Sie hilft, die Balance zwischen den verfügbaren äusseren 
Formen des Liturgischen bzw. des Gottesdienstlichen 
und dem inneren mystischen, im Letzten unverfügbaren 
göttlichen Geschehen zu wahren.

Sie ist Ausdruck des Glaubens in einer Sprache, die das 
Wort übersteigt.



137;  136; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

70	 Vgl. Deeg, Stille, 25.
71	 Gerhards, Worte, 512.69	 Vgl. näher dazu Felmy, Christusknabe, 95-101.

Wort wird nicht nur gehört, sondern im Herzen bewegt (vgl. Lk 2,19: „Maria 
bewahrte alles, was geschehen war, in ihrem Herzen und dachte darüber nach“). 

Die Stille hilft, den Prozess der Aneignung des Glaubens zu ermöglichen. Sie 
macht das Gehörte fruchtbar. Aus diesem Grund ist auch in der Eucharistiefeier 
nach der ersten und zweiten Lesung, dem Evangelium sowie nach der Predigt 
eine „besinnliche Stille“ empfohlen (AEM 56, 65, 66). Gleiches gilt für das 
Eucharistische Hochgebet. Selbst wenn dieses als kontinuierlich gesprochenes 
oder gesungenes Gebet vorgesehen ist, gibt es dort Momente kurzer liturgischer 
Pausen – etwa nach der Wandlungsepiklese oder nach den Verba testamenti. Das 
Messbuch regelt solche Momente nicht ausdrücklich, aber die Allgemeine Ein-
führung lädt dazu ein, Liturgie nicht hastig zu persolvieren, sondern bewusst Zeit 
zum Verweilen, zur Anbetung oder zur inneren Zustimmung der Gemeinde zu 
lassen. Die Dauer der Stille kann variieren – sie sollte jedoch spürbar sein und 
nicht sofort durch eine neue Handlung unterbrochen werden. Die Stille wird dann 
intensiv erlebt: als Unterbrechung, als Raum der Begegnung, als Atemholen. 
Dabei geht es nicht um eine Konkurrenz zwischen Wort und Schweigen, sondern 
um deren Ausgewogenheit. Die Gottesdienste der Gemeinschaft in Taizé machen 
vor, wie das gehen kann. Inzwischen haben solche „Taizégottesdienste“ weltweit 
Nachahmung gefunden. Stille wird mehr und mehr als eigenständiges liturgisches 
Element verstanden. Gleichzeitig lebt Taizé von Vielfalt: gesprochenes Gebet, 
gemeinsamer Gesang, stille Präsenz. In dieser Vielfalt findet jede:r eine Form des 
Mitvollzugs, die der eigenen inneren Bewegung entspricht. 

Ein weiteres Beispiel für eine liturgische Bewegung, in der Stille ein wichtiges 
liturgisches Element darstellt, ist das Gottesdienstformat „Adoray“, das so nur in 

der Schweiz vorkommt und ähnliche 
Anliegen wie das Format „Nightfever“ 
verfolgt. Dort geht die Feier nach 
einem längeren Teil des gesungenen 
Lobpreises und einem gesprochenen 
Glaubenszeugnis in die Anbetung des 

in der Monstranz ausgesetzten Allerheiligsten über. In diesem liturgischen Setting 
zeichnet sich Adoray besonders durch eine besondere Beziehung von Schweigen 
und Singen aus. So wird auch vor dem ausgesetzten Allerheiligsten nicht nur 
geschwiegen, sondern auch gesungen. In diesem Zueinander von Singen und 
Schweigen erschliesst sich den Feiernden die Grösse des Mysteriums Christi. 

„Der Singende ist sich bewusst, dass er das Geheimnis Gottes nie adäquat 
in Worte fassen kann; deshalb singt er. […] Gott ist unaussprechlich, und 
doch können wir nicht schweigen; also müssen wir singen.“71

Im Adoray-Gottesdienst wird wegen des Nicht-mehr-sprechen-Könnens vor Gott 
das grosse unaussprechliche Geheimnis besungen. D. h., der gläubige Mensch 
ruft mit seiner Stimme zu Gott, während in seinem Herzen Stille herrscht. Wenn 
Musik die Tiefendimension des Menschseins zu berühren vermag, dann über-
schreitet sie die blosse Ebene des Verstehens. Sie trifft das Herz und wird zur 

ohne Schutz und ohne Haltung, ist dem Anderen – in diesem Fall Gott – völlig 
ausgeliefert. Die Prostratio wird so zum Zeichen eines radikalen Vertrauens und 
einer entgrenzten Hingabe: „Ich gebe mich ganz in deine Hand.“ 

Im Zusammenspiel von Schweigen und Prostratio tritt etwas hervor, das sonst 
verborgen bliebe: die wahre Situation 
des Menschen angesichts der Heilig-
keit Gottes sowie – insbesondere in 
der Karfreitagsliturgie – die tief er-
schütternde Dimension der Hingabe 
Jesu am Kreuz. In diesem Kontext 
wird die Liturgie zur Verkündigerin 

der eigentlichen Bedeutung des Karfreitags und jeder Ordination, jeder Profess 
und jeder Erhebung zur Kardinalswürde. Deutlicher und eindringlicher kann 
diese Botschaft kaum vermittelt werden. Das langanhaltende, fast schreiende 
Schweigen ist zugleich Ausdruck von Erschrecken und Ehrfurcht vor der Majestät 
Gottes. 

Diese Dimension, die in der Gebetsgebärde seinen Ausdruck findet, ereignet sich 
im Übrigen in jeder Eucharistiefeier. Unter der Gestalt von Brot und Wein tritt der 
Herr in die Mitte der Feiernden, jedoch nicht in Form eines Herrschers, sondern 
in der eines Dieners, eines sich Aufopfernden am Kreuz. Schweigen ist neben 
Lobpreis die angemessene Reaktion darauf.69

Taizé und Adoray
Seit dem 20. Jahrhundert haben verschiedene liturgische Bewegungen in Europa 
und Nordamerika die Rolle der Stille in der Liturgie neu entdeckt und betont. 
Den Impuls dazu gab nicht zuletzt die in der Liturgiekonstitution festgehaltene 
Bedeutung der „heiligen Stille“ (vgl. SC 30). Heute sind es oft Klöster, geist-
liche Zentren oder Jugendgemeinschaften, die mit experimentellen Formen der 
Stille arbeiten – etwa kontemplativen Eucharistiefeiern, Wort-Gottes-Feiern mit 
Schweigephasen oder Vigilien mit meditativen Elementen.

Ein besonders anschauliches Beispiel bietet die Gemeinschaft von Taizé. Die 
ökumenische Communauté hat eine eigene liturgische Form entwickelt, die ein-
fach, wiederholend und durchzogen von Stille als ihr zentrales liturgisches Leit-
motiv ist. In jedem Gebet gibt es eine Schweigephase von mindestens 5 bis 10 
Minuten – mitten zwischen Gesängen, Lesung und Fürbitten. Diese Stille wird 
nicht erklärt, nicht „gefüllt“, sondern einfach gehalten. In Taizé erweist sich in ein-
drücklicher Art und Weise, dass Worte allein nicht die ganze Tiefe des Glaubens 
erfassen und ausdrücken können. Das Schweigen als eine im Gottesdienst bewusst 
gesetzte Intensivform des Sprechens bzw. als Öffnung für Unaussprechliches 
bietet dann einen Raum, in dem das Wort Gottes nachhallen kann – nicht im 
Sinne einer akustisch-intellektuellen Reflexion, sondern als innere-existenzielle 
Resonanz. Aber nicht nur nach dem Gehörten, auch vor einer biblischen Lesung 
beispielsweise kann eine Phase des Schweigens stehen, die sich als Erwartung 
auf die dann zu hörenden Worte Gottes richtet und sie dadurch intensiviert.70 Das 

Im Zusammenspiel von Schweigen und Prostratio tritt 
etwas hervor, das sonst verborgen bliebe: die wahre 
Situation des Menschen angesichts der Heiligkeit Gottes, 
die tief erschütternde Dimension der Hingabe Jesu am 
Kreuz.

In diesem Zueinander von Singen und Schweigen 
erschliesst sich den Feiernden die Grösse des Mysteriums 
Christi.



139;  138; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

74	 Vgl. Berger, Schweigen, 58.
72	 Vgl. dazu: Budde, Tagzeiten, 20-22.
73	 Picard, Welt, 21.

schmerzt. So ähnlich ist es auch im schweigenden Gebet vor Gott. Ich weiss, dass 
ihm nichts fremd ist, was mich bewegt – schon deshalb nicht, weil er selbst das 
Leid durch das Kreuz kennt. Er ist der Gekreuzigte, der Mitwissende, der Mit-
fühlende. Und wie in der Beziehung zur Geliebten gilt auch hier: Alles Schwere 
wird leicht, wenn wir einander schweigend begegnen – selbst wenn es nur die 
Ahnung davon ist. Diese schweigende Haltung liegt auch der liturgischen Stille 
zugrunde. Schweigen heisst hier: innehalten, aufhören mit dem Gewohnten, 
sich unterbrechen lassen, um einen Raum für Gottes Gegenwart zu öffnen.74 Die 
klassische Unterscheidung zwischen actio (Handlung) und contemplatio (Schau) 
findet hier eine liturgische Entsprechung. Die Stille ist kein blosser Verzicht auf 
Aktion, sondern ihre „liturgische Kontemplation“ – ein Verweilen im Geheimnis, 
das sich nicht restlos erklären lässt.

Literatur

Bayer, Oswald, Vor Gott schweigen. Eine systematisch-theologische Be-
stimmung auf das sacrum silentium, in: Alexander Deeg/Christian 
Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unterbrechung, Leipzig 2020, 47-60.

Benga, Daniel, Schweigen und Stille im Grossen Einzug der orthodoxen 
Liturgie in: Alexander Deeg/Christian Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als 
Unterbrechung, Leipzig 2020, 61-82.

Berger, Klaus, Schweigen. Eine Theologie der Stille, Freiburg u. a. 2021.

Berger, Klaus, Grabtücher im Ritus der Heiligen Messe, in: Vatican-Magazin 89 
(2019) 47-50.

Buchinger, Harald, Die Johannes-Apokalypse im christlichen Gottesdienst. 
Sondierungen in der Liturgie und Ikonographie, in: Jozef Verheyden/
Andreas Merkt/Tobias Nicklas (Hg.), Ancient Christian Interpretations 
of „Violent Texts“ in the Apocalypse (Novum Testamentum et Orbis 
Antiquus 92), Göttingen 2011, 216-266.

Budde, Achim, Gemeinsame Tagzeiten. Motivation – Organisation – Gestaltung, 
Stuttgart 2013.

Casel, Odo, Die Wende zum Mysterium, in: Ders, Das christliche Kult-
mysterium. Hg. v. Burkhard Neunheuser, Regensburg 41960, 17-24.

Casel, Odo, Art. Liturgische Bewegung. 2. In der katholischen Kirche: In: RGG2 
3 (1929) 1698-1701.

Casel, Odo, Die Liturgie als Mysterienfeier. Das mystische Schweigen, in: 
Ecclesia Orans 9 (1922) 160.

Trägerin von Frieden und innerer Ruhe. In diesem Moment verbinden sich Herz 
und Vernunft, und die Seele tritt in die Kontemplation ein.72 Dieses Beziehungs-
verhältnis von Singen und Schweigen betont auch der schweizer Philosoph Max 
Picard:

„Der Ton der Musik ist nicht der Ton des Wortes, dem Schweigen 
entgegengesetzt, er ist dem Schweigen parallel. Musik ist Schweigen, das, 
träumend, anfängt zu tönen.“73

Dementsprechend kann man schweigsam sein, ohne unbedingt zu schweigen, 
oder still zu sein, indem man singt oder betet. Genau das geschieht in Adoray. 
Wenn die dort feiernden Menschen in der Anbetung ihr Leben Christus hingeben, 
wie sie es in nicht wenigen Lobpreisliedern mehrmals singen, dann gibt es nur 
die Stille der Ewigkeit, die Stille des Herzens, weil es keine Angst mehr vor dem 
Karfreitag gibt. Das Moment der Stille ist dann nicht leer, sondern übervoll. 
Die Stille ist getragen von der Realpräsenz des Herrn, nicht als eine rein private 
Frömmigkeitsübung, sondern mitten unter den als Gemeinschaft versammelten 
Gläubigen. Worte und Überinszenierung könnten hier nur stören. Im Gegenteil 
ist die musikalisch und gesanglich gestaltete Stille nicht einfach „nichts“, sondern 
„präsente Leere“. In dieser klar eingebetteten, bewussten initiierten und innerlich 
getragen präsenten Leere antwortet der Mensch auf den ihm im Hier und Jetzt 
begegnenden menschgewordenen Gott; im Staunen, in der Hingabe und in der 
Liebe. 

Schlusswort

In der Stille lässt sich der schweigende Mensch ganz auf Gottes Gegenwart ein, 
ohne Gott zum Gegenstand von Gedanken oder Überlegungen zu machen. Es 
geht nicht darum, Vermutungen über Gott anzustellen, sondern – zumindest im 

ersten Schritt – um ein Hinsehen auf 
sich selbst, um Selbsterkenntnis, um 
das Offenwerden für die eigene Wahr-
heit und Wirklichkeit. Dazu gehört 

auch das bewusste Ablegen von Bildern und Vorstellungen, die man sich über 
Gott gemacht hat. Die geschehene Stille wird so vielmehr zu einer Geste: Sie 
spricht durch bewusstes Schweigen – nicht weil es nichts zu sagen gäbe, sondern 
weil alles gesagt ist. Oder so: Wer vor Gott schweigt, erweist ihm Ehre – denn er 
fällt ihm nicht ins Wort. Vielmehr bewahrt er die Stille, um kein mögliches Wort 
Gottes zu überhören. Der Mensch soll sich darin üben, einfach vor Gott gegen-
wärtig zu sein – so, wie Gott selbst der ist, der in der Stille und im Schweigen 
gegenwärtig ist. Es ist, als würde man einem geliebten Menschen tief in die 
Augen sehen. Wenn man den Mut hat, für eine Weile zu schweigen, entsteht ein 
innerer Dialog, ganz ohne Worte. In diesem stillen Austausch erzähle ich – un-
ausgesprochen –, wo ich herkomme, was mich beschäftigt, was ungelöst oder 
unerlöst ist. Und ich weiss: Der Mensch mir gegenüber versteht das, vielleicht 
nicht alles, aber das Wesentliche. Er nimmt teil an dem, was mich bedrückt oder 

Wenn man den Mut hat, für eine Weile zu schweigen, ent-
steht ein innerer Dialog, ganz ohne Worte.



141;  140; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

Markschies, Christoph: Wer schrieb die sogenannte Traditio Apostolica? 
Neue Beobachtungen und Hypothesen zu einer kaum lösbare Frage aus 
der altkirchlichen Liturgiegeschichte, in: Wolfram Kinzig/Christoph 
Markschies/Markus Vinzent: Tauffragen und Bekenntnis. Studien zur 
sogenannten „Traditio Apostolica“, zu den „Interrogationes de fide“ und 
zum „Römischen Glaubensbekenntnis“ (Arbeiten zur Kirchengeschichte 
74), Berlin 1999, 1-74.

Marti, Andreas, Weg und Raum als Metaphern von Liturgie und Gemeinde-
gesang, in: Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie 39 (1980) 43-66.

Martin, Gerhard M., Art. Gottesdienst. 7. Praktisch-theologisch, in: 
Evangelisches Kirchenlexikon 2 (31989) 282-284.

Meßner, Reinhard, Art. Gottesdienst. II. Historisch, 5. Alte Kirche. In: RGG 4 
(32000) 1182-1184.

Nick, Dagmar, Märtyrer, Gedichte, München 1947.

Nouwen, Henri, Sich dem Leben öffnen. Wie Beten uns bereichert, München 
2010.

Otto, Rudolf, Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und 
sein Verhältnis zum Rationalen, München 1917.

Pacik, Rudolf, Der Antwortpsalm, in: Liturgisches Jahrbuch 30 (1980) 43-66.

Picard, Max, Die Welt des Schweigens, Diessenhofen1988.

Pohl-Patalong, Uta, Gottesdienst erleben. Empirische Einsichten zum 
evangelischen Gottesdienst, Stuttgart 2011, 149-154.

Ratzinger, Joseph, Theologie der Liturgie. Die sakramentale Begründung christ-
licher Existenz, Freiburg 2008, 176-180.

Rosa, Hartmut, Unverfügbarkeit. Vorlesung in der Reihe „Unruhe bewahren“, 
22./23.3.2018 Graz, Berlin 32019.

Russolo, Luigi, l’arte dei rumori, Mailand 1916.

Schütz, Christian, Praktisches Lexikon der Spiritualität, Freiburg 1992.

Saliers, Don E., Art. Gottesdienst. V. Liturgisch-praktisch. In: RGG 4 (32000), 
1203-1205.

Sarah Robert/Diat, Nikolaus: Kraft der Stille. Gegen eine Diktatur des Lärms, 
mit einem Vorwort von Benedikt XVI., Kisslegg 32017.

Deeg, Alexander, Stille – und der Gottesdienst in der Kirche des Wortes, in: 
Alexander Deeg / Christian Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unter-
brechung, Leipzig 2020, 9-30.

Ehrensperger, Alfred, In Stille und Vertrauen liegt eure Kraft. Erfahrungen mit 
Schweigen und Stille im Horizont des Gottesdienstes, in: Liturgisches 
Jahrbuch 46 (1996) 139-157.

Ehrensperger, Alfred, Gottesdienst – Visionen, Erfahrungen, Schmerzstellen, 
Zürich 1988.

Emminghaus, Johannes H., Die Messe. Wesen, Gestalt, Vollzug, Stuttgart 51992.

Faber, Eva-Maria, Persönliches in Gemeinschaft. Liturgisches Beten in der 
Spannung von Intimität und öffentlich-sozialer Handlung, in: Ingolf U. 
Dalferth / Simon Peng-Keller (Hg.), Beten als verleiblichtes Verstehen. 
Neue Zugänge zu einer Hermeneutik des Gebets (QD 275), Freiburg i.Br. 
2016, 198-229.

Felmy, Karl C.: Der Christusknabe auf dem Diskos. Die Proskomidie der 
orthodoxen Liturgie als Darstellung von „Schlachtung des Lammes“ und 
Geburt des Herrn, in: Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie 23 (1979) 
95-101.

Gerhards, Albert, Mehr als Worte sagt ein Lied. Theologische Dimensionen des 
liturgischen Singens (Universa Laus 1993), in: Musica Sacra 113 (1993) 
509-513.

Heinz, Andreas, Schweigen – Stille, in: Gottesdienst der Kirche. Handbuch der 
Liturgiewissenschaft 3 (21990), 241-248.

Kars, Karl, Schule des Hörens. Das Ohr – eine Erkundung, in: Evangelische 
Akademie Baden, Karlsruhe 1995, 73-87.

Kunzler, Michael, Der Verlust der Stille. Theologische Überlegungen zu einem 
bedrohlichen Symptom, in: Liturgisches Jahrbuch 52 (2002) 158-183.

Lincoln, Ulrich, Die Theologie und das Hören, in: Hermeneutische Unter-
suchungen zur Theologie 65 (2014).

http://i.Br


142; 143; 

transformatio; 2025—Heft 2 transformatio; 2025—Heft 2 

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

„Geschwätzloser Fluss der Worte. Ein stilles Gebet.“

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.

Schult, Maike, Von den stillen Mächten hinter den Dingen. Stille als seel-
sorgerliche Dimension des Gottesdienstes, in: Alexander Deeg/Christian 
Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unterbrechung, Leipzig 2020, 83-98.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Die Messfeier – 
Dokumentensammlung, Auswahl für die Praxis, Bonn 112009, 108.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Liturgiekommission, 
Räume der Stille. Gedanken zur Bewahrung eines bedrohten Gutes in 
unseren Kirchen (Die deutschen Bischöfe 26), Bonn 2003.

Shakespeare, William, King Lear, in: John Dover Wilson/George Ian Duthie 
(Hg.), The Cambridge Dover Wilson Shakespeare 17, Cambridge 2009.

Sontag, Susan, Ästhetik der Stille, in: dies, Gesten radikalen Willens. Essays, 
Frankfurt a.M. 2011, 11-50.

Steffensky, Fulbert: Schwarzbrot-Spiritualität, Stuttgart 2005.

Traditio apostolica – Apostolische Überlieferung. Übersetzt und eingeleitet v. 
Wilhelm Geerlings, in: Fontes Christiani 1, Freiburg 32000, 141-313.

Wenzel, Kristin, Erfahrungsraum Stille. Eine ästhetisch phänomenologische Be-
trachtung, Berlin 2017.

Wiefel-Jenner, Katharina: Stille, Schweigen, Heiliges Schweigen. Spielarten 
der Sehnsucht nach Stille in der liturgischen Bewegung, in: Alexander 
Deeg/Christian Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unterbrechung, Leipzig 
2020,115-134.

Winkler, Justin, Die Klanglandschaft zwischen stummem Lärm und sprechender 
Stille. In: Evangelische Akademie Baden, Karlsruhe 1995, 56-72.

Zimmermann, Hans Dieter, Stille. Schweigen und Hören, in: Alexander Deeg/
Christian Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unterbrechung, Leipzig 2020, 
31-46.



145; 144; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Ann-Katrin Gässlein—„Wir treten als Anwälte für die Stille auf“Ann-Katrin Gässlein—„Wir treten als Anwälte für die Stille auf“

„Wir treten als Anwälte 
für die Stille auf “

Erfahrungen und Perspektiven aus der 
Cityseelsorge St. Gallen

„Wir sind auf der Flucht vor der Stille, aber sie wird 
uns einholen. Und dann werden wir entdecken, dass 
Stille nicht Mangel, sondern Fülle bedeutet“, sagt 
Peter Roth. Nicht nur der Toggenburger Künstler, 
sondern auch das Team der Cityseelsorge St. Gallen 
hat sich in den letzten Jahren intensiv mit Stille aus-
einandergesetzt. In mehreren Projekten wurde „Stille“ 
ins Zentrum pastoraler Projekte gerückt.

Ann-Katrin Gässlein
Dr. theol., Professurvertretung im Fach Liturgiewissenschaft an der Universität 
Luzern und Theologin in St. Gallen

„Der erste Ausgangspunkt unserer Projekte war die Erfahrung: 
Stille tut gut“, erzählt Cityseelsorger Matthias Wenk. „Der 
zweite war: Stille hat im alltäglichen, öffentlichen Raum keinen 
Platz“. Als Seelsorger versteht er es als seine Aufgabe, anwalt-
schaftlich für Stille auf- und einzutreten. „Religionsgemein-
schaften haben jahrtausendelange Expertise mit Stille, die 
auch Teil einer gängigen christlichen Praxis ist“. Dem stimmt 
auch Roman Rieger, langjähriger Leiter der Cityseelsorge St. 
Gallen, zu: „Wir sehen überall Informationsüberflutung, in 
den Medien, im Handy. Jederzeit ist Ablenkung möglich, kann 
man sich mit Inhalten füllen, so dass keine Leere entsteht. Wo 
aber bleibt noch Raum, einer Sehnsucht im Inneren nachzu-
spüren?“ Im Angebot zur Stille sieht Rieger einen spezifisch 
religiösen Auftrag: „Dort besteht die Chance, dem Göttlichen 
Raum zu geben. Schliesslich braucht jedes Gebet auch erst ein-
mal Stille.“

Die Herausforderung für die Cityseelsorge besteht darin, 
niedrigschwellige Stille-Erfahrungen zu ermöglichen. An-
spruchsvolle Stille-Angebote gibt es genug, auch im christ-
lich-kirchlichen Kontext: „Aber nicht jeder schafft es, eine 
halbe Stunde mehr oder weniger bewegungslos still zu sitzen. 
Viele scheitern daran und geben auf“, weiss Wenk. Um 
Stille nicht als Zumutung, sondern als Geschenk zu erleben, 

braucht es Hilfsmittel: ein Weg, der in die Stille führt, leise Musik oder auch 
ruhige Tätigkeiten: „Eine Kerze anzuzünden ist ein Moment der Sammlung. Man 
muss Energie sammeln, damit der Docht brennt; ebenso lässt sich die innere 
Konzentration bündeln.“ Stille ist nicht mit Geräuschlosigkeit und auch nicht mit 
Untätigkeit gleichzusetzen. Es geht um das Schaffen einer Atmosphäre, die innere 
Ruhe ermöglicht: „Stille verstehen wir als Entschleunigung, als Reduktion von 
Ablenkung, als Atmosphäre“, so Wenk. 

Eine Kapelle als „Ort der Stille“ mitten im Stadtfest

Mit unterschiedlichen Aktionen hat die Cityseelsorge St. Gallen in den vergangenen 
Jahren „Stille“ erfahrbar gemacht: Ein bis heute regelmässig angebotenes Projekt 
ist der „Ort der Stille“ beim jährlichen sommerlichen Stadtfest. Es basiert auf 
einem Präsenzangebot, das von vielen Freiwilligen mitgetragen wird: Im Zentrum 
steht die Schutzengelkapelle am Klosterplatz, die normalerweise verschlossen 
und nur für die Sonntagsgottesdienste der italienischsprachigen katholischen Ge-
meinde geöffnet ist. Sie ist von aussen mit Scheinwerfern angestrahlt, und vor 
dem Eingang ist eine mobiles Lastenvelo unter einem Zeltdach mit farbigen 
Lampen platziert. Freiwillige sprechen Besucherinnen und Besucher an, die kurz 
stehen bleiben, laden zu einem Moment der Stille ein, schenken eine Kerze und 
verweisen auf die Eingangstüre. Um in die Kapelle zu gelangen, ziehen die Be-
sucherinnen und Besucher zusätzlich ein blickdichtes schwarzes Tuch zur Seite. 

Die Schutzengelkapelle inmitten 
des Trubels am St. Galler Stadt-
fest im August 2025.



147;  146; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Ann-Katrin Gässlein—„Wir treten als Anwälte für die Stille auf“Ann-Katrin Gässlein—„Wir treten als Anwälte für die Stille auf“

Up Stille“ in zwei Räumen. Während der ganzen Adventszeit war „Pop Up Stille“ 
geöffnet und richtete auch mehrere Veranstaltungen aus. Das Kernprogramm sah 
einen Empfangsraum vor, wo tagsüber immer eine Person anwesend war und 
eine Tasse Tee anbot. Hier war es möglich, sich gedämpft und flüsternd zu unter-
halten, sich in bequemen Sesseln zwischen Schafsfellen aufzuwärmen und in 
Literatur zum Thema „Stille“ zu schmökern. Auf Wunsch bot der jeweilige Gast-
geber oder die Gastgeberin auch eine Handmassage an. Im zweiten – dahinter 
liegenden – Raum herrschte dann wirklich Stille. Mit Hocker oder Kissen liess 
sich auf dem Boden meditieren. Wem dies zu viel Stille war, konnte Kopfhörer 
ausleihen und einer Meditationsanleitung oder Adventsmusik lauschen. „Pop Up 
Stille“ war als Weg angelegt, der Menschen die Möglichkeit bot, in eine ent-
sprechend stille Situation in ihrem eigenen Tempo einzutreten und so lange wie 
gewünscht zu verweilen. – Das Fazit zu diesem ressourcenintensiven und nicht 
günstigen Projekt fällt insgesamt positiv aus: Vor allem die Medien reagierten aus-
gesprochen positiv auf „Pop Up Stille“; Berichte erschienen im TV-Format „10 
vor 10“, in der „Tagesschau“ 
und während der gesamten 
Adventszeit regelmässig im 
Newsticker des SRF.

„Stadtwald – So 
klingt Stille“ in einem 
Ladenlokal

Ein Jahr später, im Dezember 
2021, richtete die Cityseel-
sorge erneut einen frei-
stehenden Laden in der Alt-
stadt ein, aber diesmal unter 
dem Vorzeichen „Stadtwald: 
Stille im Advent“. Aus den um-
liegenden Wäldern wurden mit 
Hilfe von Förstereien Laub, 
Tannenbäume, Baumstämme 
sowie einige ausgestopfte 
Waldtiere in das Laden-
lokal gebracht. Während der 
Öffnungszeiten war auch hier 
stets eine freiwillige Person 
vor Ort, die die Menschen in 
der Fussgängerzone ansprach, 
zum Besuch und Verweilen 
einlud, darauf aufmerksam 
machte, dass im „Stadtwald“ 
nicht gesprochen werden 

Am Eingang der Kapelle steht eine weitere Freiwillige, die mit Handzeichen an-
bietet, die Kerze anzuzünden, ohne zu sprechen. Der Raum selbst ist hauptsäch-
lich durch die bereits brennenden Teelichter erleuchtet, die auf einem grossen 
und halb aufgerichteten Taizé-Kreuz platziert sind. Dafür wurden der mobile 
Altar und der Ambo im Vorfeld zur Seite geschoben. Das Raumsetting bedarf 
keiner Erklärungen: Es ist sofort ersichtlich, wo die brennende Kerze platziert 
werden und wo man selbst Platz nehmen kann. Kirchenbänke gibt es keine; 
dafür sind Stühle halbkreisförmig in mehreren Reihen aufgestellt. Wirklich still 
ist es in der Kapelle nicht: Die Geräuschkulisse von aussen lässt sich nicht ganz 
unterdrücken, und für eine entsprechende Stimmung laufen im Hintergrund leise 
Gesänge aus Taizé. Die Erfahrungen mit dem „Ort der Stille“ sind durchweg 
positiv – freiwillige Mitwirkende berichten von Gesprächen, auch wenn im Lauf 
des Abends diese aufgrund des steigenden Alkoholpegels zunehmend schwierig, 
aber bisweilen auch unterhaltsam wurden. Das Team verbucht das Projekt als 
erfolgreich: Im August 2025 war es zu 400 Kontakten bei rund 120‘000 Be-
sucherinnen und Besuchern auf dem zweitägigen Stadtfest gekommen.

„Pop Up Stille“ im Advents- und Weihnachtsmarkt

Andere „Stille“-Projekte der Cityseelsorge sind als einmalige Experimente an-
gelegt und wollen insbesondere eine bestimmte Zeit spirituell begleiten: den 
Advent. Im Winter 2018/2019 mietete die Cityseelsorge ein leerstehendes Ge-
schäftsensemble für drei Monate in der St. Galler Altstadt und installierte dort „Pop 

Pop Up Stille: Wer eintrat, konnte sich im Vorraum zunächst an Stille ge-
wöhnen – und dann weitergehen.

Wer durch den dunklen Vorhang eintrat, 
wurde eingeladen, eine Kerze anzu-
zünden.

In der Stille liess sich ein ganzer Wald 
sinnlich erfahren – mitten in der Stadt.



149;  148; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Ann-Katrin Gässlein—„Wir treten als Anwälte für die Stille auf“Ann-Katrin Gässlein—„Wir treten als Anwälte für die Stille auf“

Charisma für das Thema, das schliesslich vom ganzen Team mitgetragen werden 
soll.

Zuletzt bleibe die Einsicht, trotz bester Auswertung mit einer gewissen Rat-
losigkeit leben zu müssen: „Es ist unklar, was genau der Weg in die Stille bei 
den Menschen auslöst“, fasst Rieger zusammen. Möglicherweise bewirke die 
Stille etwas Positives, löse Reflexionen aus, führe ins Gebet; möglicherweise 
sei der Kontakt mit dem Stille-Angebot aber auch eine Konfrontation mit der 
eigenen Einsamkeit. Denn: Stille ist nichts für Feiglinge. Das weiss nicht nur 
Zen-Meditationsmeister Niklaus Brantschen, sondern auch das Team der City-
seelsorge. „Wer sich der Stille aussetzt, wird manches über sich selbst gewahr, 
das er vielleicht gar nicht wissen will“, so Wenk. Es erfordert Kraft, in der Stille 
zu bleiben – besonders, wenn man sich ihr wirklich stellen will.

Ausblick

Für Matthias Wenk ist es mit der Stille noch lange nicht zu Ende. Sein Anliegen ist 
es, in künftigen Projekten den antikapitalistischen und konsumkritischen Impetus 
der Stille herauszustreichen. „Mir schwebt ein Ort namens ‚Wunsch-Los‘ vor“, 
meint er. Name und Idee stammen von Gilgi Guggenheim, der Gründerin des 
„Museum of Emptiness“ in St. Gallen. Mit ihr zusammen würde er gerne einen 

sollte, und die im Anschluss für Gespräche „auf der Gasse“ bereitstand. Im „Stadt-
wald“ herrschte keineswegs Geräuschlosigkeit; vielmehr war die Atmosphäre 
durch Vogelgezwitscher, rauschende Blätter und knackende Zweige gestaltet. 
Am Ende des kleinen Spaziergangs durch den „Stadtwald“ verwies eine über-
raschende kleine Futterkrippe auf den Advent und das anstehende Weihnachts-
fest. 

„Stille to go“ mit Ohrenstöpseln am Bahnhof

Ein Kontrastprogramm zum fixen Ort war das Projekt „Stille to go“ – ein Spiel 
mit der akustischen Stille und einem „Give Away“ als Hommage an den Zeitgeist: 
Die Cityseelsorge liess Ohrenstöpsel samt Verpackungen produzieren und ver-
teilte diese – mit Unterstützung von Freiwilligen – während der Adventszeit 
am Hauptbahnhof an morgendlich davoneilende Pendlerinnen und Pendlern. 
Ab 8.00 Uhr stand etwas mehr Zeit für Gespräche zur Verfügung. Die Ver-
packung verwies auf die eigens eingerichtete Website stille.sg: Dort waren neben 
Meditationsanleitungen auch Portraits unterschiedlicher Menschen aufgeschaltet, 
die von ihrem jeweils persönlichen „Stille-Ort“ erzählten, darunter auch ein 
praktizierender Muslim, ein Yoga- und ein Meditationslehrer. Menschen, die 
„Stille-Ohrenstöpsel“ erhalten hatten, konnten Fotos ihrer eigenen Lieblingsorte, 
wie den eigenen Garten oder eine Bank im Wald, einsenden. Während „Stille to 
go“ erneut ein grosses Medienecho auslöste und bei den Einsätzen am Bahnhof 
sehr viele Kurzkontakte entstanden, erwies es sich als schwierig, Menschen 
zu mehr Engagement zu bewegen. Die Einsendungen der stillen Lieblingsorte 
blieben überschaubar, Website und Social-Media-Kanäle erhielten durchschnitt-
liche Resonanz.

Erfahrungen und Lehren

Aus den Projekten der letzten Jahre ziehen Wenk und Rieger einige Lehren: 
Sakralräume würden sich grundsätzlich gut für eine Einladung zur Stille eignen, 
insbesondere wenn sie auch sonst gut frequentiert oder touristisch interessant sind. 
Offene Portaltüren und ein einladend gestalteter Empfang können viel bewirken. 
Doch Cityseelsorge will in erster Linie Menschen ansprechen, die im säkularen 
Raum beheimatet sind und Stille nicht unbedingt in Kirchen suchen. Deshalb 
ist grundsätzlich der ganze öffentliche Raum nutzbar. Wenn ein „Stille-Stand-
ort“ wirklich viele Menschen erreichen will, dürfen hinsichtlich der Lage keine 
Kompromisse eingegangen werden: Der Ort muss zentral, sehr gut frequentiert 
und möglichst frei von Zugangsbarrieren sein.

Niedrigschwellige Angebote für eine breite Öffentlichkeit zu schaffen ist Kernan-
liegen der Cityseelsorge. Das gesamte Portfolio zeigt, dass es oft laut und farbig 
zugeht: „Wir wollen Menschen aktiv ansprechen und Aufmerksamkeit erzielen“, 
meint Rieger. In erster Linie geht es um Kontaktaufnahme mit Menschen, die von 
anderen kirchlichen Angeboten nicht erreicht würden. „Stille ist nicht unbedingt 
das typische Aushängeschild.“ Daher brauche es Personal mit entsprechendem 

Stille als Geschenk: mit persönlichen 
Ansprachen und Ohrstöpseln als 
„Give Aways“ am Bahnhof.

http://stille.sg:


150; 151; 

transformatio; 2025—Heft 2 transformatio; 2025—Heft 2 

Ann-Katrin Gässlein—„Wir treten als Anwälte für die Stille aufAnn-Katrin Gässlein—„Wir treten als Anwälte für die Stille auf“

solchen Ort schaffen: „Dort geht es um einen Moment ohne Natel, ohne Schlüssel, 
um die Erfahrung von Leere und Freiheit, um die Erkenntnis, dass Reduktion 
Lebensqualität und Vertiefung schafft.“ Roman Rieger sieht Potenzial darin, 
Stille in bereits bestehenden Projekten explizit zum Ausdruck zu bringen: „In 
gut zugänglichen Sakralräumen könnte mit persönlichen Führungen oder auch 
mit Audio-Guides ein „Weg zur Stille“ geschaffen werden“, überlegt er. Damit 
würden auch die touristisch und kunsthistorisch interessierten Besucherinnen 
und Besucher auf einer spirituellen Ebene angesprochen. Beliebte Projekte der 
Jugendarbeit wie das adventliche Kerzenziehen in einem Zelt könnten besondere 
Zeitfenster der Stille schaffen und diese entsprechend ankündigen, „zum Beispiel 
jeweils um die volle Stunde, zum Glockenschlag“. 

Alle Bilder © Cityseelsorge Katholisch St. Gallen 



153;  152; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Gordon Matthews—„Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“Gordon Matthews—„Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

1	  § 29.02 in Quäker. Glaube und Wirken. 
Das Handbuch enthält neben Beschlüsse und 
Regelungen der Britischen Jahresversammlung 
Zitate und Passagen aus Veröffentlichungen vieler 
verschiedenen Quäker seit den Anfängen der 
Bewegung Mitte des 17. Jahrhunderts bis zum Jahr 
1994. § 29.02 ist ein Zitat aus dem Protokoll des 
Meeting for Sufferings, März 1992.
2	  Homepage von Woodbrooke: https://www.
woodbrooke.org.uk/people/adwoa-burnley/ [Zugriff: 
6.10.2025].

Gordon Matthews
Quäker, lebt seit 2020 in einer ökumenischen Lebensgemeinschaft in Wethen (D) 
und arbeitet als Übersetzer und Friedensarbeiter für Pax Christi in der Erzdiözese 
Paderborn

„Sei still vor dem Herrn 
und warte auf ihn!“

Die Bedeutung der Stille für mich als Quäker

„Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn!“ (Psalm 
37,7) – das ist es, was wir Quäker während unserer 
Andachten tun.

Wir schweigen still und horchen auf die Stimme Gottes. Wir halten 
Ausschau nach der Gegenwart Gottes mitten unter uns, mitten in 
uns. Das „Innere Licht“, das jedem Menschen innewohnt, wird 
sichtbar, wenn wir unsere Augen schließen und nur noch mit den 
Augen des Herzens schauen.

„Der Herr sprach (zu Elia): Geh heraus und tritt hin auf den Berg 
vor den Herrn! Und siehe, der Herr ging vorüber. Und ein großer, 
starker Wind, der die Berge zerriss und die Felsen zerbrach, kam 
vor dem Herrn her; der Herr aber war nicht im Wind. Nach dem 
Wind aber kam ein Erdbeben; aber der Herr war nicht im Erd-
beben. Und nach dem Erdbeben kam ein Feuer; aber der Herr 
war nicht im Feuer. Und nach dem Feuer kam ein stilles, sanftes 
Sausen“ (1 Könige 19,11-12).

Ein „stilles, sanftes Sausen“ hören wir nur in der Stille, wenn keine Geräusche zu 
hören sind, wenn keiner mehr redet, wenn ich selbst nichts sage und auch keine 
Worte mehr durch meinen Kopf gehen. Es bleibt nur das Ein- und Ausatmen.

„Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen. Woher kommt mir Hilfe? Meine 
Hilfe kommt vom Herrn, der Himmel und Erde gemacht hat“ (Psalm 
121,1-2).

Die Stille ist für uns Quäker kein Selbstzweck. In der Stille zeigt uns das „Innere“ 
oder das „Inwärtige Licht“ den Weg, den wir gehen sollen. Und wir erfahren Trost 
und Ermutigung durch die Heilige Geistkraft. Die Führung und Stärkung durch 
die Heilige Geistkraft erfahren wir nicht nur als einzelner Mensch in unseren 
eigenen vier Wänden oder an einem menschenleeren Ort, sondern auch als Ge-
meinde in unseren Versammlungen.

1992 protokollierte das „Meeting for Sufferings”, das Exekutivkomitee der 
britischen Quäker:

„Die Grundlage unserer Arbeit besteht in unserem Warten und Horchen auf 
den Geist. Lasst den liebenden Geist eines liebenden Gottes uns rufen und 
uns führen. Diese Führung ist sowohl persönlich wie auch gemeinschaftlich. 
Wird sie in einer gesammelten Andacht wahrhaft geprüft, so werden wir 
herausfinden, dass uns Kraft und Mut zum Gehorsam gegeben sind.“1 

Für Adwoa Burnley, die derzeitige Moderatorin („clerk”) der britischen Jahres-
versammlung der Quäker, ist es „außerordentlich wichtig, einen Rahmen zu 
schaffen, in dem wir auf das stille, sanfte Sausen lauschen und uns dadurch leiten 
lassen können.”2 

In unseren „Geschäftsandachten“ (meetings for worship for business), in denen 
wir anfallende Aufgaben regeln, suchen wir nicht den Konsens, sondern die Ein-
mütigkeit, d. h. die Erkenntnis, dass wir einen Weg für die Gruppe bzw. die Ge-

https://www.woodbrooke.org.uk/people/adwoa-burnley/
https://www.woodbrooke.org.uk/people/adwoa-burnley/


155;  154; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Gordon Matthews—„Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“Gordon Matthews—„Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

3	  Bruder Lorenz, Gedanken.
4	  § 2.16 in Quäker Glaube und Wirken.
5	  Hier zitiere ich die englische Mystikerin Juliana 
von Norwich (um 1342–1413): „And all shall be well 
and all shall be well and all manner of things shall 
be well.”

Hunger spüre, halte ich inne und versuche die Gegenwart Gottes wahrzunehmen. 
Wir leben nicht vom Brot allein.

Rufus Jones, ein prominenter US-amerikanische Quäker, schrieb 1937: „[Die 
frühen Freunde] endeckten, dass Stille eine der besten Vorbereitungen für eine 
Zwiesprache [mit Gott] und für die Annahme von Inspiration und Führung ist. 
Sicherlich besitzt Stille an sich nichts Magisches. Es kann sich um reine Leere 
handeln, das Fehlen von Worten oder Geräuschen oder Musik. Aber sie kann auch 
eine intensive Pause, ein belebtes, kreatives Schweigen, ein tatsächlicher Moment 
der gemeinsamen und wechselseitigen Übereinstimmung mit Gott sein.“4 Er be-
zeichnete die Quäkerandacht als „gemeinsame mystische Erfahrung“ („group 
mysticism“).

Als Student in Bradford, einer Industriestadt im Norden Englands, begegnete 
ich dem Quäker Adam Curle, dem ersten Professor der damals neu gegründeten 
School of Peace Studies an der University of Bradford. Ich fuhr mit ihm zusammen 
zu einer Tagung des damaligen Peace and International Relations Committee der 
britischen Quäker. Er war der Hauptreferent. Ich bereitete mich auf die Tagung 
vor, in dem ich sein Buch „Mystics and Militants“ las. Was ich las, hat mich tief 
beeindruckt. Mir wurde klar, dass Mystiker zu sein und sich militant für Frieden 
und Gerechtigkeit einzusetzen, unweigerlich zusammenpassen. 

1989, während im Kalten Krieg noch aufgerüstet wurde, schrieb ich: „Aus der 
Tiefe des echten Gebetes kommt die Sehnsucht nach Frieden und die Leiden-
schaft für Gerechtigkeit. Und unsere Antwort auf Gewalt und Ungerechtigkeit 
heißt inniger beten, da nur Gott uns den Weg aus dem Unheil zeigen kann, in dem 
sich die Welt befindet. Und nur Gott gibt uns die Kraft, diesem Weg zu folgen. 
[…]. Es ist nicht unbedingt nötig, hinzuknien. Beten müssen wir jedoch auf jeden 
Fall. Im jetzigen Moment ist das Beten angesagt. Die Felder und Bäume und 
Lerchen rufen uns auf zum Dank und Lobpreis, denn sie verkünden die Herr-
lichkeit Gottes. Der Lärm eines Flugzeugs lässt mich an Kriege und an die Vor-
bereitung auf den Krieg denken, so dass ich bewegt werde, um Frieden zu beten. 
Der Lärm eines Autos auf der Straße lässt mich an die Umweltverschmutzung 
und die Zerstörung des Planeten und an meine Mittäterschaft denken, die ich 
beichten sollte.Wenn ich tief in meinem Herzen bete und die Stille, in der der 
Lerche singt, hören kann, werde ich erkennen, dass mir meine Mittäterschaft 
bei der Zerstörung des Planeten vergeben worden ist und dass Gott mir Frieden 
schenkt, wenn ich das annehmen kann und dass ‚alles gut sein möge und alles 
gut sein möge und alle Arten von Dingen gut sein mögen‘.5 Aber es ist nicht alles 
gut, weil wir Menschen mit Gott und mit unserem wahren Selbst nicht mehr ver-
bunden sind. […].“ 

Einige von uns laufen Gefahr, sorgenvoll zu versuchen, die Welt zu retten, als 
ob die Rettung der Welt von uns abhinge und nicht einmal Gott uns dabei helfen 
könnte. Wir betreiben politischen Aktivismus, ohne zu beten. Andere laufen Ge-
fahr, selbst gar keine Rolle zu spielen, als ob Gott kommen und alles gut machen 
würde, ohne dass wir Menschen überhaupt etwas tun müssten. Dies wäre Gebet 

meinde oder für die Jahresversammlung gefunden haben, der mit dem Liebes-
willen Gottes im Einklang ist. Für diese Suche brauchen wir die Führung durch 
die Heilige Geistkraft, durch den Geist Gottes. Am Ende des Prozesses wird 
ein Beschluss protokolliert. Das Protokoll wird vorgelesen und durch die Ver-
sammlung verabschiedet – oder eben nicht, wenn eine(r) der Anwesenden spürt, 
dass der vorgeschlagene Weg nicht ganz im Einklang mit dem Liebeswillen 
Gottes ist. In diesem Fall ist der Prozess noch nicht abgeschlossen. Die Suche 
geht in der Stille weiter, bis eine Person eine Regung des Geistes spürt, die in eine 
bessere Richtung weist. Wenn die geäußerten Gedanken Resonanz finden, wird 
das zuerst vorgeschlagene Protokoll dementsprechend geändert und (ohne Ab-
stimmung) verabschiedet. Das ganze Prozess der Entscheidungsfindung unter der 
Führung durch den Geist ist vergleichbar mit der Erfahrung der Apostel bei der 
Versammlung in Jerusalem, die in Kapitel 15 der Apostelgeschichte beschrieben 
wird.

Dass eine Gruppe oder sogar eine Jahresversammlung sich auf diese Weise durch 
den Heiligen Geist leiten lässt, erlebe ich immer wieder. Eine besonders beein-
druckende Erfahrung konnte ich vor etwa zwanzig Jahren während einer Jahres-
versammlung der britischen Quäker in York machen. Damals durften gleich-
geschlechtliche Paare nicht heiraten, aber unter den Quäkern gab es mehrere 
Paare, die in einer Quäkerandacht heiraten wollten, genauso wie heterosexuelle 
Paare dies tun. Manche der bei der Jahresversammlung anwesenden Quäker 
fürchteten eine Abwertung der traditionellen heterosexuellen Ehe, falls gleich-
geschlechtliche Paare heiraten könnten. Während der Versammlung klagten 
allerdings mehrere homosexuelle bzw. lesbische Quäker ihr Leid. Wir alle hörten 
einander zu – mit offenen Ohren des Herzens, wage ich zu behaupten. Am Ende 
der langen Geschäftsandacht wurde ein einmütiger Beschluss protokolliert. Die 
britischen Quäker wollten die damalige Regierung des Vereinigten Königreichs 
bitten, durch eine Gesetzesänderung die Heirat gleichgeschlechtlicher Paare in 
Quäkerandachten zu ermöglichen. 

Solche Offenheit gegenüber den Regungen des Heiligen Geistes muss geübt 
werden, sonst werden wir durch unsere egoistischen Ängste und Wünsche oder 
durch Ideologien verführt, statt durch die Liebe Gottes geführt zu werden.

Ich versuche wie Bruder Lorenz während des ganzen Tages immer wieder 
innezuhalten und der Gegenwart Gottes nachzuspüren. Bruder Lorenz schrieb: 
„Durch das Aufstehen nach meinem Fallen und durch regelmäßige Taten des 
Glaubens und der Liebe bin ich in einem Zustand, in dem es mir so schwerfällt, 
nicht an Gott zu denken, wie es früher für mich war, mich an Gott zu gewöhnen.“3  
So weit bin ich noch lange nicht gekommen, aber ich bemühe mich.

Seit Ende Oktober 2023, als Pierbattista Pizzaballa, der Lateinische Patriarch von 
Jerusalem, zu einem Tag des Fastens und Betens aufrief, faste ich (mit seltenen 
Ausnahmen) jeden Dienstag. Bei den Quäkern ist das Fasten nicht üblich, aber 
ich finde es als geistliche Übung bzw. Disziplin hilfreich. Immer wieder, wenn ich 



157;  156; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Gordon Matthews—„Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“Gordon Matthews—„Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

6	  Matthews, prayer, 717. Übersetzung ins 
Deutsche durch den Autor.
7	  Matthews, smile, 353. Übersetzung ins 
Deutsche durch den Autor.
8	  Vgl. Lacout, God is silence. Übersetzung ins 
Deutsche durch den Autor des Beitrags.
9	  Vgl. Fox, Journal 1658.

auf die Gegenwart Gottes in der Stille zu konzentrieren. Dann kann ich unter 
Umständen spüren, dass Gott mir etwas „sagen“ will. Manchmal ist die Botschaft 
für mich allein. Andernfalls ist die Botschaft für die versammelten Freundinnen 
und Freunden, wie wir uns nennen, bestimmt. Dann teile ich die Botschaft der 
Gruppe mit.

Den anderen Mitgliedern der Gruppe geht’s vielleicht ähnlich wie mir. Während 
einer Andacht, die meistens eine Stunde dauert, werden oft zwei oder drei oder 
noch mehr Freundinnen und Freunde eine Botschaft mitteilen. Wir praktizieren 
die Priesterschaft aller Gläubigen. Da die Botschaften meist kurz sind – zwei oder 
drei Minuten vielleicht – harren wir die meiste Zeit in der Stille. Die Botschaften 
bauen aufeinander auf. Oder – noch besser – sie führen immer weiter in die Tiefe, 
wo wir gemeinsam dem Gott begegnen, der/die uns alle liebt. Eine solche An-
dacht bezeichnen wir als „gathered meeting“, „gesammelte Andacht“. 

Während der siebzig Jahren meines bisherigen Lebens habe ich unterschied-
liche Andachtskreise oder Gruppen in England (Portsmouth, Bradford, Central 
Manchester, Bourneville, Selly Oak, Stevenage, Kingston-upon-Thames, 
Evesham, Swarthmoor), in Deutschland (Marburg, Köln) und in Brüssel eine 
Zeitlang regelmäßig besucht. Die Andachten waren meistens am tiefsten dort, wo 
wir uns alle gut kannten und über Jahre regelmäßig zur sonntäglichen Andacht 
zusammenkamen.

Seit der Corona-Epidemie treffe ich mich einmal im 
Monat per Zoom zur Andacht mit anderen Quäkern, 
die, wie ich, einen Bezug zu Swarthmoor Hall im 
Nordwesten Englands haben. Das Haus wurde 
1652 zum Zentrum für die ersten Quäker, die sich 
damals im Norden Englands zusammenfanden. 
Meine Frau und ich verbrachten 2016 fünf Monate 
in Swarthmoor Hall als „Friends in Residence“. 
Manche andere in der Gruppe, die sich monatlich 
per Zoom zur Andacht trifft, waren mal Friends in 
Residence in Swarthmoor Hall. Wir sind meistens 
nur sieben oder acht Quäkerinnen und Quäker, 
die zur Andacht zusammenkommen. Inzwischen 
kennen wir uns ziemlich gut. Am Anfang war ich 
skeptisch. Ich konnte mir schwer vorstellen, dass 
eine gesammelte Andacht per Zoom zustande 

kommen könnte. Meine Erfahrung mit diesen Andachten hat mich anderes ge-
lehrt. Oft spüre ich in der Tiefe meines Herzens die verbindende Gegenwart 
Gottes mitten unter uns.

ohne politische Aktion. Wir müssen einen Mittelweg zwischen diesen beiden 
Extremen finden. Wir müssen der Führung des Geistes aktiv folgen und gleich-
zeitig unser Vertrauen in die Liebe Gottes setzen.“6 

Zwei Jahre vorher, nachdem ich das „Testament of Devotion“ von Thomas Kelly, 
dem in der Ökumene anerkannten Quäker-Mystiker des 20. Jahrhunderts, gelesen 
hatte, schrieb ich: „Ich habe mich an Gott gewandt, wenn ich eine schwierige Ent-
scheidung zu treffen hatte oder wenn ich Kraft gesucht habe, in dunklen Zeiten 
Schmerzen zu ertragen. Aber ich lerne nur langsam an dem Ort zu wohnen, von 
dem die Führung ausgeht. Dies ist ein Ort der Liebe und Freude und des Friedens, 
selbst inmitten von Schmerzen. […] Wenn wir in der Gegenwart Gottes leben, 
werden wir vom Geist geleitet. Wir tun gut daran, uns zu erinnern, dass die 
Führung durch den Geist nicht so sehr von Gott abhängt, der immer da ist, uns 
zu führen, sondern von unserer Bereitwilligkeit, geführt zu werden. Wir müssen 
willens sein, ebenso in die Dunkelheit geführt zu werden wie auf grüne Wiesen 
und an stille Wasser. Wir brauchen uns nicht vor der Dunkelheit zu fürchten, denn 
Gott ist da (vgl. Psalm 23).“7

Bei mir und bei vielen anderen Quäker finden einige Passagen aus der Sammlung 
„Quäker. Glaube und Wirken“ große Resonanz. Ich möchte hier noch zwei davon 
zitieren:

„In der aktiven Stille beginnt das innere Licht zu leuchten – ein winziger 
Funke. Damit die Flamme entfacht werden und wachsen kann, müssen die 
spitzfindige Erörterung und der Tumult unserer Gefühle zum Verstummen 
gebracht werden. Durch Aufmerksamkeit voller Liebe ermöglichen wir 
dem Inneren Licht aufzulodern, unser ganzes Sein zu erleuchten und unser 
ganzes Wesen zu einer Lichtquelle zu machen, die nach außen strahlt.
Sollen Worte die Botschaft des Friedens überbringen, so müssen sie in 
einer erlösenden Stille gereinigt werden. Das Recht zu sprechen ist eine 
Ermahnung zur Pflicht des Zuhörens. Das gesprochene Wort ist ohne auf-
merksame Zuhörer und stille Herzen von keinerlei Bedeutung. Stille ist 
die liebevolle Annahme des anderen. Die Worte, die aus der Stille hervor-
gehen, müssen in Stille empfangen werden“ (§ 2.12).8 

„Sei still und ruhig in deinem Inneren und frei von eigenem Denken; dann 
wirst du das Walten Gottes erfahren, wie es deine Sinne auf den Herrn lenkt, 
aus welchem das Leben kommt; und dann wirst du Seine Kraft spüren, die 
dich stark macht gegen alle Stürme und Unwetter. So allein wirst du Ge-
duld erlangen, Unschuld, Reinheit, Ruhe, Festigkeit und Frieden in Gott, in 
Seiner (allgegenwärtigen) Kraft (§ 2.18).9 

Für mich, der bereits als Kleinkind Quäkerandachten kennenlernte, ist es immer 
noch schwierig, frei von meinem eigenen Denken zu werden. Manchmal, statt 
mein Herz für die „Stimme“ Gottes zu öffnen, versuche ich meine Gedanken zu 
sortieren, um einen Sinn darin zu erkennen. Manchmal, wenn die Nacht zu kurz 
war, schlafe ich während der Andacht ein. Manchmal gelingt es mir jedoch, mich 

Swarthmoor Hall in Ulverston (Retreat 
der Religious Society of Friends 
[Quakers]).



159;  158; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Gordon Matthews—„Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“Gordon Matthews—„Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

Literatur

Bruder Lorenz, All meine Gedanken sind bei dir. In Gottes Gegenwart leben, 
hg. von Reinhard Deichgräber (Klassiker der christlichen Spiritualität), 
Wildenau, o.J..

George Fox, Journal of George Fox 1658, ediert v. John L. Nickalls, on-
line greifbar: https://www.cambridge.org/core/books/abs/journal-of-
george-fox/1658/D764BD393F9CC4B581C3B4336487E77B [Zugriff: 
27.11.2025].

Gordon Matthews, Mixing prayer and politics, in: The Friend, 147 (1989) 717. 

Gordon Matthews, With a smile into the dark, in: The Friend, 145 (1987) 353. 

Pierre Lacout, God is silence, online: https://de.scribd.com/docu-
ment/251173764/God-is-Silence-Pierre-Lacout [Zugriff: 27.11.2025]. 

Quäker. Glaube und Wirken, dt. Übersetzung des Handbuchs zur christlichen 
Lebensführung der Britischen Jahresversammlung der Religiösen Ge-
sellschaft der Freunde (Quäker), hg. Religiöse Gesellschaft der Freunde 
(Quäker), Deutsche Jahresversammlung 2002 (3. Aufl. 2016).

& 22 .. œ œ œ œ œ œ œ
1.You`re
2.You`re

in
in

the
the

air
birds

that
in

we
the

breathe
air

C G

œ Œ Ó
.
.

œ œ œ œ œ œ œ
You`re
You`re

in
in

the
the

wa
fish

ter
in

and
the

wine
sea

D m G 7 C

œ Œ Ó
.
.

- - -
- -

& ..
5

œ œ œ œ œ œ œ
You`re
You`re

in
in

the
the

bread
sheep

that
in

we
the

eat
fields

C G

œ Œ Ó
.

.

œ œ œ œ œ œ œ
You`re
You

in
are the

my
fi

dog
re

and
di
in

vine
me

F D m G

œ Œ Ó
.
.

- - - -
- -

&
9

œ œ œ œ œ œ œ
3.You`re in the peo ple next door

C G

œ Œ Œ œ
. And

œ œ œ œ œ œ œ
those in the val ley be low

D m G 7 C

œ Œ Œ œ œ
. And I- - - - -

&
13

œ œ œ œ œ œ œ
know that where ev er I go

C G

œ Œ Ó
,

œ œ œ œ œ œ œ
you`re in both friend and foe

F D m G

œ Œ Ó
.- - - - -

&
17

œ œ œ œ œ œ œ
4.You`re in the air that we breathe

C G

œ Œ Ó
.

œ œ œ œ œ œ œ
You`re in the wa ter and wine

D m G 7 C

œ Œ Ó
.- - -

& 44
21

œ œ œ œ œ œ œ
You`re in the bread that we eat

C G

œ Œ Ó
.

œ œ œ œ œ œ œ
You are the fi re di vine

F D m G

œ Œ Ó
.

.
- - - -

& 44 ..
25

œ œ œ œ œ œ
Our god is a liv ing

F C

œ œ Œ ‰ jœ
god. God

D m

œ œ œ œ œ
lives in you and

F G

œ Œ Ó
me.

A m

- - -

& ..
29

œ œ œ œ œ œ
Our god is a lov ing

F C

œ œ Œ ‰ jœ
god, a

D m

œ œ œ œ œ œ
god who sets us free

F C G

œ Œ Ó
.- - - -

You`re in the air that we breathe
Gordon Matthews

©beimAutor

Vor etwa zwei Jahren, während einer stillen Retraite im Nachbardorf, ging ich 
allein durchs Diemeltal spazieren. Folgendes Lied (rechts) kam mir in den Sinn:

https://www.cambridge.org/core/books/abs/journal-of-george-fox/1658/D764BD393F9CC4B581C3B4336487E77B
https://www.cambridge.org/core/books/abs/journal-of-george-fox/1658/D764BD393F9CC4B581C3B4336487E77B
https://de.scribd.com/document/251173764/God-is-Silence-Pierre-Lacout
https://de.scribd.com/document/251173764/God-is-Silence-Pierre-Lacout


160; 161; 

transformatio; 2025—Heft 2 transformatio; 2025—Heft 2 

Gordon Matthews—„Sei still vor dem Herrn und warte auf ihnGordon Matthews—„Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

„Morgenstille. Reines Geschenk, reiner Ursprung.“

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.

Lasst die Stille klingen
In dieser dunklen Welt sehen wir selten
die Schönheit dieser Erde,
den bunten Teppich,
die uns seit unserer Geburt umgibt.
Refrain: Lasst das Licht leuchten.
Lasst die Stille läuten.
Schau in deinem Herz hinein
und lasst deine Seele singen.
In diesen dunklen Zeiten der Angst und gewaltsamen 
Konflikten
brauchen wir das Licht, um zu sehen
die Schönheit jedes menschlichen Lebens,
der ganzen Menschheit.
Die Straßen sind heutzutage selten ruhig,
auch mitten in der Nacht.
Aber jetzt nachts um vier Uhr ist es still.
Der Mond scheint hell.
Schau einfach hinauf zu den Sternen da oben
und werfe deine Angst raus. 
Das ewige, stille Lied der Liebe
wird dein Inneres Ohr berühren.

Übersetzung ins Deutsche durch den Autor.

Let the Silence Ring
Melody and lyrics: Gordon Matthews
https://letthesilencering.wordpress.com/
In this dark world we rarely see
The beauty of the Earth,
The richly coloured tapestry
Surrounding us from birth.
Refrain:
Let the light shine
And let the silence ring.
Look into your heart
And let your soul sing.
In these dark times of fear and strife
We need the light to see
The beauty of each human life,
Of all humanity.
The streets are rarely silent now,
Even in the dead of night.
But at 4 a.m. it’s quiet now,
The moon is shining bright.
Just look up at the stars above
And cast away your fear.
The eternal, silent song of love
Will touch your inner ear.

2005 bis 2012 war ich Hausmeister des Andachtshauses in Evesham, einer Klein-
stadt im Westen Englands, und fuhr jeden Freitag zum Folk Club in Worcester. In 
der nächtlichen Stille ist mir folgendes Lied „eingefallen“:

https://letthesilencering.wordpress.com/


Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 
Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 
Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 
Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-
gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 
Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 
chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 
Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 
tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 
Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 

BIBEL

Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 
Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 

Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 
Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 

Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 
Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 

contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 
Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 

Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 
Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 

Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 
zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 

Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 

Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 

Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 

Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 

zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 

Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, 
Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, 

Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, 
contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, 

Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, 
Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im 

Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, 
Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, 

zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, 
Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser 

Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, 
sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, 

Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, 
bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, 

Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, 
Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, 
silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei-

gen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, 
Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, 

Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, 
hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, 

chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, 
Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, 

Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, 
Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, 

tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, 
innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, 
Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhörbarkeit, Träumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Präsenz, 

Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tönen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, 
Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, 

Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zurückgezogen, friedlich, Besinnung, 
Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, ānjìng, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, 



165;  164; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Franz Tóth—Apokalyptisches Schweigen Franz Tóth—Apokalyptisches Schweigen

1	  Vgl. u. a. Berger, Schweigen. 
2	  Vgl. Dinkler, Silent. 

Franz Tóth
PD Dr. theol., Privatdozent an der Theologischen Fakultät der Universität Zürich

Apokalyptisches 
Schweigen

Die Theologie der Stille in der 
Johannesoffenbarung

Die Offenbarung des Johannes (Offb) verdichtet, was 
im Alten Testament verschiedentlich angeklungen 
ist: Stille ist die Signatur der Gottesgegenwart. Sie 
entfaltet sich in zwei Dimensionen, die ineinander-
greifen – Raum und Zeit. Als Raum begegnet sie im 
Tempel, im Kult. Als Zeit strukturiert sie den Rhyth-
mus des Lebens: in der Sabbatstille.

Einleitung
In einer Welt, die vom unaufhörlichen Geräuschpegel bestimmt wird, wächst 
das Bedürfnis nach Unterbrechung, nach Schweigen, Ruhe und Stille. Auch 
die Kultur- und Sozialwissenschaften haben die Stille neu entdeckt: als ein 
Phänomen, das Schutz und Konzentration schenkt, zugleich aber auch bedrohlich 
wirken kann. Anthropologisch zeigt sich ihre Mehrdeutigkeit, theologisch ihre 
Tiefe: Schweigen ist nicht bloß das Gegenteil von Reden, sondern eine eigene 
Sprache, deren Sinn sich erst im Kontext erschließt.1

Die neuere exegetische Forschung hat diesen Gedanken breit aufgegriffen. Im 
Lukasevangelium etwa fungiert Schweigen als literarisches und theologisches 

Mittel:2 Zacharias verstummt im 
Tempel, Jesus schweigt vor Herodes, 
die Jünger werden zum Schweigen 
verpflichtet. Solches Schweigen er-
zeugt Spannung, deutet Geheimnis 
an, markiert göttliche Gegenwart. 

Während hier schon viel geforscht wurde, wurde die Johannesoffenbarung bislang 
meist als Buch der Stimmen und Hymnen gelesen. Und doch steht im Zentrum 
des siebten Siegels eine Szene, die scheinbar aus dem Rahmen fällt: „Es trat eine 
Stille ein im Himmel – etwa eine halbe Stunde lang“ (Offb 8,1).

Dass diese apokalyptische Stille nicht ein einzelnes Motiv ist, vielmehr in die 
Mitte der Theologie der Johannesoffenbarung führt, wird dann erkannt, wenn 
man bedenkt, dass die grandiose letzte Vision vom Neuen Jerusalem ganz geprägt 
ist von Ruhe und Stille – kein Lobpreis, keine Hymne ertönt im Neuen Jerusalem, 
kein störender Laut durchbricht die endzeitliche Ruhe. So mündet die Vision vom 
Ende in eine nicht enden wollende Stille aus.

Die Stille in der Offenbarung erschließt sich, wenn man sie traditionsgeschicht-
lich verortet: in der Stille als Raum der Gottesgegenwart, in der Sabbatruhe als 
Ordnung der Zeit – beides gebündelt in der Tempelliturgie Israels. 

Stille und Gegenwart Gottes

Stille ist eine besondere Weise, Gott zu begegnen: Wer schweigt, räumt der gött-
lichen Gegenwart Platz ein. Darum hat die Liturgie bewusst gesetzte Momente 
der Stille. Die biblische Tradition kennt die Vorstellung: „Für dich ist Stille ein 
Lobgesang, Gott, in Zion. Und dir gelobt man Gelübde. Der (du) das Beten er-
hörst, zu dir hin kommt alles Fleisch“ (Ps 65,2). Mit dem Hinweis auf Zion ist der 
Tempel gemeint, in dem die Stille zum Lobgesang wird. Das kultische Schweigen 
gilt als Zeichen der göttlichen Gegenwart, bei der sich die Gemeinde versammelt. 
So wird die Stille zu einem wesentlichen Bestandteil des Jerusalemer Gottes-
dienstes – gleichrangig mit Lobpreis und Gelübde – und zu jenem Raum, in dem 
auch das stille Gebet Erhörung findet. Stille ist demnach selbst Anbetung, weil sie 

Die Stille in der Offenbarung erschließt sich, wenn man 
sie traditionsgeschichtlich verortet: in der Stille als Raum 
der Gottesgegenwart, in der Sabbatruhe als Ordnung der 
Zeit – beides gebündelt in der Tempelliturgie Israels.



167;  166; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Franz Tóth—Apokalyptisches Schweigen Franz Tóth—Apokalyptisches Schweigen

6	  Berger, Stille, 126.
7	  Zum Verhältnis von „Stimmen“ und „Stille“ in der 
Johannesapokalyse vgl. Kowalski, Old Testament.
8	  Zu älteren Auslegungen vgl. Leberecht de 
Wette, Kurze Erklärung, 103-104.
9	  Vgl.  Bousset / Gressman, Religion, 395.
10	 Vgl. Rissi, Was, 10f.
11	 Müller,  Offenbarung des Johannes, 185, mit 
Hinweis auf 1 Kö 19,11f.
12	 Hadorn, Offenbarung, 97f.; vgl. Lohse, 
Offenbarung, 53.
13	 Lohmeyer, Offenbarung, 73; Charles, Critical, 
223ff.
14	 Ellul, Apokalypse, 63f.
15	 Zahn, Offenbarung, 382.
16	 Vgl. Tóth, Kult, 167-170. 
17	 Vgl. Tóth, Kult, 157-174; vgl. auch  Tóth, Vision, 
328f. und 339-341.

3	  Zu den Sabbatopferlieder vgl. Newsom, Songs. 
4	  Berger, Stille, 30. 
5	  Berger, Stille, 22-26.

Gleichnis der Vollendung. „In jeder 
Woche stellt der Sabbat auch ein Stück 
der erwarteten Zukunft der Welt dar.“6 

Das frühe Christentum hat diese Linie aufgenommen. Wo die Gemeinde feierlich 
schweigt, feiert sie die künftige Welt. In diesem Sinn formuliert auch Hebr 4,9: 
„Es bleibt also eine Sabbatruhe dem Volke Gottes vorbehalten.“

Stille im Himmel (Offb 8,1)

Im Kontrast zu den zahlreichen lauten Stimmen, Lobgesängen, Hymnen und 
anderen akustischen Ausdrucksformen, welche die Szenerien und Visionen der 
Offenbarung prägen, sticht die unvermittelt eintretende Stille im Himmel beim 
Öffnen des siebten (!) Siegels besonders hervor.7 Dieses überraschende und zu-

gleich eindrucksvolle Phänomen der 
Stille hat die Exegese seit jeher intensiv 
beschäftigt – dementsprechend liegt 
eine Vielzahl von Deutungsansätzen 

vor:8 So wurde die Stille verstanden als Ausdruck des ekstatischen Erlebens,9 
als das primordiale Schweigen vor der Schöpfung und am Ende der Zeit in An-
lehnung an 4 Esr 6,39; 7,30f.; syrBar 3,7; LibAnt 60,2,10 als ein ursprüngliches 
Theophaniemotiv,11 als das Schweigen Gottes oder der Engel,12 als das Stillsein 
der Engel angesichts der aufsteigenden Gebete in Off 8,3f.13 und als die Krisen-
zeit im Kontext der Kreuzigung Jesu14 oder einfach die Zeit, in der Johannes 
„nichts zu hören bekommen hat“.15

Die Stille im Himmel markiert tat-
sächlich eine markante Zäsur im Ab-
lauf der Visionszyklen und gewinnt 
ihre Bedeutung erst im Blick auf den 
unmittelbaren literarischen Kontext. 

Sie steht nicht isoliert, sondern ist Teil eines grösseren Abschnitts, der Offb 8,1-6 
umfasst.16 Dieser wiederum lässt sich inhaltlich als „Kult- bzw. Tempelszene“ 
beschreiben, in der kultische Handlungen, priesterliche Gesten und himmlische 
Tempelmotivik ineinandergreifen. Solche Kult- bzw. Tempelszenen sind typisch 
für die Johannesapokalypse und prägen die Gesamtstruktur des letzten Buches 
der Bibel. Die Makrostruktur der Offenbarung wird entsprechend wesentlich 
durch Tempel- und Kultszenen geprägt (Offb 1,10–20; 4–5; 8,1–6; 11,15–19; 
14,14–15,8; 16,17–21; 19,1–10; 21,1–8).17 Alle grossen Siebenerreihen – die 
Sendschreiben, die Siegel, die Posaunen und die Schalen – ebenso wie die nicht 
nummerierten Visionszyklen (Kap. 12–14; 17–18; 20–21) beginnen bzw. enden 
mit einer solchen himmlischen Kultszene. Damit erscheint die Geschichte der 
Erde von Anfang an in den Horizont himmlischer, kultisch geprägter Vorgänge 
gestellt. Im Zentrum dieser Heiligtumsszenen steht die Gegenwart Gottes im 
himmlischen Tempel sowie die heilsgeschichtliche Bedeutung Christi, die viel-
fach in kultischer Sprache entfaltet wird – paradigmatisch etwa im Bild des 
Lammes (Offb 5,6). Vor diesem Hintergrund erscheint die Stille nicht lediglich 

Gott nicht überredet, sondern ihn gewähren lässt. So wird die Gemeinde in eine 
Haltung geführt, die Gottes Wort erwartet, anstatt es zu übertönen. 

Besonders eindrücklich wird der Zusammenhang zwischen Stille und Gottes-
gegenwart in der Vorstellung vom himmlischen Kult, das sich „im Schweigen“ 
vollzieht und in verschiedenen Qumrantexten fassbar wird, so etwa in den so-
genannten Sabbatopferliedern (4Q400–4Q407; 11Q17).3 Sie thematisieren die 
Qualität des himmlischen Kultes, der sich in Gottes Stille vollzieht. Dieser Kult 
wird „in Stille“ vernommen (4Q401, Frgm. 16,2). Wenn die Flügel der Engel er-
hoben werden, entsteht „ein Schall von Gottes Stille“ (4Q405 XX 7f.12). Gottes 
Größe wird von den heiligen Engeln gepriesen „mit der Stimme der Stille der 
Ruhe Gottes“ (4Q405, Frgm. 19,7). In derselben Weise bezeugt 11Q17 4,7: „mit 
einer Stimme der Stille der Ruhe Gottes preisen sie …, lobsingen regelmäßig.“
Auch die monastische Tradition wusste, den Frommen aus Qumran nicht un-
ähnlich: „Schweigen ist die lingua franca im Himmel“.4 Im Bewusstsein um 
die Heiligkeit Gottes und seine Unverfügbarkeit haben Klöster das Schweigen 
als Übung kultiviert: Es schärft die Aufmerksamkeit, diszipliniert die Rede und 
macht das Hören fruchtbar. Schweigen hat Priorität im geistlichen Leben. Es ist 

die Mitte einer asketischen Praxis, 
die Freiheit schafft gegenüber dem 
Automatismus von Wort und Wider-
wort – eine Freiheit, die gerade der 

Begegnung mit Gott dient. Klaus Berger vertritt in diesem Zusammenhang die 
These, das Christentum sei, bei aller Verkündigung, letztlich eine Schweige-
Religion.5 Gemeint ist nicht Schweigen gegen das Wort, sondern Schweigen für 
das Wort: Die Rede von Gott braucht die Grenze, die sie achtet. In der kirch-
lichen Tradition ist das eng mit einer negativen Theologie verbunden, die an-
erkennt: Gottes Geheimnis ist grösser als unsere Sätze. Darum gehört Schweigen 
zur Wahrheit der Gottesrede – es schützt das Heilige vor Verflachung, gibt dem 
Gesagten Gewicht und der Gegenwart Gottes Raum.

Sabbatstille – Unterbrechung und Vollendung

Neben den Raum des Schweigens tritt die Zeit der Stille. Im Sabbat hat Israel die 
Stille in ein Rhythmus-Gesetz gefasst. Sabbat bedeutet Aufhören, das zur Ruhe 
führt – eine Ruhe, die von Gottes Gegenwart getragen ist. Wer die Arbeit unter-
bricht, bekennt: Nicht der Mensch hält die Welt in Gang, sondern Gott. Schon 
die Schöpfungserzählung deutet in diese Richtung. Gottes Werk gipfelt nicht im 
Schaffen, sondern im Ruhen (Gen 2,2-3). Die Ruhe und Stille des siebten Tages 
ist die Krönung, die die Schöpfung in ihre Bestimmung entlässt. In der Liturgie 
Israels wird diese Stille gefeiert: Erinnerung an den Anfang, Vorschau auf die 
Erlösung.

Im Judentum der Zeitenwende erhielt die Sabbatstille einen eschatologischen 
Akzent. Sie wurde zum Bild für den endzeitlichen Frieden, zur Vorwegnahme der 
Ruhe, in der Gott selbst alle Mühsal beendet. Die wöchentliche Praxis wurde zum 

Gottes Geheimnis ist grösser als unsere Sätze. Darum 
gehört Schweigen zur Wahrheit der Gottesrede.

Wo die Gemeinde feierlich schweigt, feiert sie die künftige 
Welt.

Die Stille im Himmel markiert tatsächlich eine markante 
Zäsur im Ablauf der Visionszyklen.

Stille als bewusster Übergang, der die Aufmerksamkeit 
auf das Kommende lenkt und das Handeln Gottes im 
Modus des Schweigens inszeniert



169;  168; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Franz Tóth—Apokalyptisches Schweigen Franz Tóth—Apokalyptisches Schweigen

22	 Vgl. Wick, „Silence”, 512-514.
23	 Vgl. bHag 12b: „Auf B u r g (Ma’on) befinden 
sich Scharen von Dienstengeln, die nachts 
Loblieder singen und am Tage schweigen, zur 
Ehrung Jisraéls, denn es heißt (Ps 42,9): am Tage 
entbietet der Herr seine Gnade und des Nachts ist 
sein Lied bei mir.” (Übers. Goldschmidt, Talmud, 
272f.; vgl. auch Schäfer, Rivalität, 94).
24	 Zu den Theophaniemotiven in Offb 8,5 vgl. Tóth, 
Kult, 467-470; zum Motiv vom „Kommen Gottes 
und seines Christus“ als zentrales Motiv in der 
Johannesoffenbarung vgl. Tóth, Kult, 461-464.
25	 Vgl. Bauckham, Climax, 199-209.
26	 Vgl. Kowalski, Old Testament, 97.

18	 Vgl. Lux, „Still“, 189. 
19	 Vgl. Kaufmann, Religion, 303f. 
20	 Krapf, Priesterschrift, 205.
21	 Knohl, Sanctuary.

ein Opfer im engeren Sinn beschreibt.22 Die apokalyptische Stille ist also durch 
und durch kultisch geprägt. Sie rahmt das Aufsteigen der Gebete wie der Tempel-
rauch das Schweigen der Priester umhüllt. In dieser Verbindung von Schweigen 

und Opfer wird die Gegenwart Gottes 
selbst zum Thema. So ist die Stille 
gleichsam ein Resonanzraum. Sie 
gibt dem Gebet Gewicht, macht hör-

bar, was sonst übertönt würde. Schweigen und Gebet gehören hier zusammen: 
Das Verstummen des Himmels entspricht dem Innehalten Gottes, um das Flehen 
der Seinen anzunehmen. Die spätere rabbinische Literatur zieht die Vorstellung 
der Korrespondenz zwischen Himmel und Erde weiter aus und weiß: Während 
Israel betet, schweigen die Engel. Ihr Lobpreis verstummt, damit das Gebet der 
Menschen im Himmel gehört wird.23

Die Stille markiert also den Moment, in dem Gott sein Ohr neigt zur Gemeinde. 
Die himmlische Welt hält inne, damit die irdische Stimme Gewicht bekommt. 
Dabei verdichtet sich in der Stille das Erlebnis der Gegenwart Gottes, dem gerade 
in der Stille Raum gegeben wird. Zugleich ist die Stille Auftakt für das endgültige 

Erscheinen und Kommen Gottes – ähn-
lich wie es bereits Sach 2 zum Ausdruck 
bringt – in den darauffolgenden Theo-
phanie-Motiven Donner, Stimmen 
und Blitze und Erdbeben in Offb 8,5 

wird dieses entscheidende Moment auffällig festgehalten.24  Motivgeschichtlich 
steht die Szene in Offb 8,5 in enger Verbindung mit der Sinaitradition, die das 
Kommen Gottes in charakteristischen Theophanieelementen zur Darstellung 
bringt (vgl. Ex 19,18–20).25 Feuer, Rauch, Beben und Donner markieren dort die 
Unmittelbarkeit der göttlichen Präsenz. Diese Tradition klingt in Offb 8,5 an: Die 
Theophaniemotive verweisen auf die sich nun machtvoll durchsetzende Gegen-
wart Gottes, die von den darauffolgenden Posaunensignalen (Offb 8,6ff) dann 
auch unüberhörbar angekündigt wird.

Die eschatologische Endstille (Offb 21–22)

Die „halbe Stunde Stille im Himmel“ ist nicht der Schlusspunkt, sondern das 
Vorspiel und Vorweis auf die grosse „Endstille“ in der letzten Vision vom Neuen 
Jerusalem. Am Ende der Offenbarung, im Bild des Neuen Jerusalem, wird die Stille 
nicht mehr als Augenblick geschildert, sondern als bleibender Zustand. Auffällig 
an der Vision vom Neuen Jerusalem ist – erneut im Kontrast zu den zahlreichen 
lauten Stimmen und Klängen der vorausgehenden Visionen –, dass in dieser 
eschatologischen, Raum und Zeit neu strukturierenden Stadt keine Hymnen, Lob-
gesänge oder vergleichbaren Akklamationen mehr erwähnt werden.26 Stattdessen 
wird betont: Wenn Gott inmitten der Menschen wohnt und „alle Tränen von ihren 
Augen abwischt“ (Offb 21,4), verschwinden Klage, Schrei und Tod. Damit tritt 
an die Stelle des geschichtlichen Lärms eine Stille, die Ausdruck der vollendeten 
Gegenwart Gottes ist. Diese Stille gewinnt ihren theologischen Sinn im Horizont 

als Unterbrechung des visionären Geschehens, sondern als bewusster Übergang, 
der die Aufmerksamkeit auf das Kommende lenkt und das Handeln Gottes im 
Modus des Schweigens inszeniert.

Das Motiv der Stille nun, von der Offb 8,1 spricht, ist tief im alttestamentlichen und 
frühjüdischen Traditionshorizont verankert. Verschiedene Texte lassen erkennen, 
dass das Motiv der Stille auch im Kontext von Kult und Gottespräsenz begegnet. 
Ein wichtiger Vergleichstext ist Sach 2,14–17. Dort ergeht die Aufforderung: „Sei 
still vor dem Herrn, alle Welt!“ (Sach 2,17). Die Stille ist hier unmittelbar mit 
der Gegenwart Gottes im himmlischen Tempel verbunden – allerdings mit einer 
entscheidenden Nuancierung: Sie markiert das Sichaufmachen Gottes aus seiner 
himmlischen Wohnung, um im wiederaufgebauten irdischen Tempel Einzug zu 
halten. Mit diesem Einzug verbindet der Prophet die Verheissung einer eschato-
logischen Völkerwallfahrt nach Jerusalem. Die Stille ist also nicht nur Gerichts-
signal, sondern Ausdruck der Herrlichkeit Gottes, die inmitten seines Volkes 
wohnt (vgl. Sach 2,9.12.14–16; 8,1–3.7f.20–23). Zugleich bleibt die Gerichts-
dimension präsent: Wenn Gott kommt, werden die Völker gerichtet. Doch der 
Schwerpunkt liegt nicht auf Zerstörung, sondern auf Heilsgegenwart – eine Linie, 
die von Jes 40,3–5; 41,17–20; 43,1–7 bis hin zu Ez 40–48 reicht. Stille wird so 
zum Resonanzraum der Theophanie: Sie rahmt das Kommen Gottes, das Gericht 
und Heil zugleich bringt. 

Dabei hatte nach Rüdiger Lux die Aufforderung zum Stillsein ihren ursprüng-
lichen „Sitz im Leben“ im Tempelkult.18 Diese Deutung wird durch Yehezkel 
Kaufmann bestätigt, der hervorhebt, dass die priesterschriftliche Konzeption des 
Kultes von der Vorstellung geprägt ist, der innere Bereich des Heiligtums sei 
von Stille bestimmt.19 Thomas M. Krapf hat die These von Kaufmann pointiert 
kommentiert: „Die charakteristische Eigenart des priesterlichen Kultes ist, daß im 
israelitischen Tempel die Stille des Heiligen herrscht. Der priesterliche Tempel 
ist das Reich des Schweigens […]. Im kultischen Ritual nimmt der israelitische 
Priester verschiedene Handlungen in völliger Stille vor.“20 Der priesterliche Kult 
ist damit geprägt von einer Aura des Schweigens, die das Handeln heiligt und die 
Gegenwart Gottes würdigt. Diese Linie wurde von Israel Knohl aufgegriffen – er 
spricht vom „Sanctuary of Silence“.21 Der Tempel erscheint als ein Ort, an dem 
Stille selbst zur Liturgie gehört: Im innersten Kreis vollziehen die Priester ihre 
Rituale schweigend, während die Gemeinde im äußeren Bereich betend teilnimmt 
(vgl. Lk 1,8-10). Das Schweigen der Priester und das Gebet der Gemeinde bilden 
so zwei konzentrische Kreise, die das Heilige umgeben und erfahrbar machen. 
Außerbiblische Zeugnisse unterstreichen dieses Bild. Der Aristeasbrief, eine früh-
jüdische Schrift, berichtet, dass im Jerusalemer Tempel Hunderte von Priestern 
in völliger Stille ihren Dienst verrichteten (Arist. 95). Stille war demnach das 
prägende Merkmal des priesterlichen Vollzugs.

Von hier aus lässt sich Offb 8,1 neu lesen. Die Stille im Himmel entspricht dem 
kultischen Schweigen im Tempel. Dass die Szene unmittelbar mit dem Räucher-
opfer (Offb 8,3f.) verbunden ist, verstärkt diese Deutung. Peter Wick hat darauf 
hingewiesen, dass es sich dabei um die einzige Stelle der Offenbarung handelt, die 

Die Stille markiert also den Moment, in dem Gott sein Ohr 
neigt zur Gemeinde.

Am Ende der Offenbarung, im Bild des Neuen Jerusalem, 
wird die Stille nicht mehr als Augenblick geschildert, 
sondern als bleibender Zustand.



171;  170; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Franz Tóth—Apokalyptisches Schweigen Franz Tóth—Apokalyptisches Schweigen

27	 Zum Motiv der Neuschöpfung in Offb 21-22 vgl. 
u. a. Pezzoli-Olgiati, Täuschung, 163-166.
28	 Vgl. Tóth, Schechina-Theologie, 257-304.
29	 Vgl. Müller-Fieberg, Vision, 191f.
30	 Moltmann, Kommen.

So erhält die Theologie der Stille in dieser letzten Vision der Offenbarung ihre 
Spitze: In der eschatologischen Stadt, die keine Sonne mehr braucht, weil Gott 
ihr Licht ist, verliert das Schweigen seinen provisorischen Charakter. Als eschato-
logische Sabbatruhe wird die Stille zum Grundton der Ewigkeit, geprägt von 
Frieden, Ruhe, Geborgenheit. 

Resümee

Die Offenbarung verdichtet, was im Alten Testament verschiedentlich an-
geklungen ist: Stille als Signatur der Gottesgegenwart. Sie entfaltet sich in zwei 
Dimensionen, die ineinandergreifen – Raum und Zeit. Als Raum begegnet sie 
im Tempel, im Kult. Dort ist Schweigen die Form, in der das Heilige gefeiert 
wird. Als Zeit strukturiert sie den Rhythmus des Lebens: in der Sabbatstille, die 
Schöpfung und Erlösung zusammenhält, Unterbrechung und Verheißung zu-
gleich ist.

Beides kulminiert apokalyptisch. In Offb 8,1–6, beim Öffnen des siebten Siegels, 
tritt Stille im Himmel ein: ein kultischer Raum, in dem die Gebete aufsteigen 
und die Gegenwart Gottes spürbar wird. Die Stille ist hier kein Schweigen der 
Abwesenheit, sondern der Sprache Gottes, die den kommenden Umschlag der 
Geschichte markiert. Am Ende der Offenbarung, in Offb 21–22, wird diese Stille 
endgültig: Die Endstille des Neuen Jerusalem ist Ruhe und Fülle zugleich. Sie ist 
die Sabbatruhe der neuen Schöpfung, erfüllt von Gottes Gegenwart, in der kein 
Lärm, keine Klage, kein Geschrei mehr Raum haben.

Die Vision von Offb 21–22 erinnert daran, dass die Welt nicht im Lärm der 
Geschichte endet, sondern in einer sabbatlichen Ruhe, in der Gott alles neu macht 
und die Schöpfung an ihr Ziel führt. Aus dieser Hoffnung heraus können auch die 
kleinen, oft unscheinbaren Momente der Stille im Alltag anders wahrgenommen 
werden: als Vorgeschmack auf die kommende Ruhe, als Orte, an denen die Zu-
kunft Gottes die Gegenwart berührt. Wer inmitten der Unruhe solche Augenblicke 
sucht und pflegt – sei es im Gebet, im Hören auf die Schrift, in der gottesdienst-
lichen Feier oder im schlichten Innehalten –, kann neu entdecken, dass die Stille 
der Neuschöpfung nicht erst am Ende wartet, sondern jetzt schon aufleuchtet. 
Solche Augenblicke tragen etwas von jener kommenden Ruhe in die Gegenwart 
hinein, in der Gottes Nähe sich erschließt und einen Raum entstehen lässt, in dem 
die Unruhe der Welt nicht das letzte Wort behält, weil die Verheißung der neuen 
Schöpfung bereits leise anbricht.

Literatur

Bauckham, Richard, The Climax of Prophecy. Studies on the Book of Revela-
tion, Edinburgh 1993.

Berger, Klaus, Schweigen. Eine Theologie der Stille, Freiburg/Basel/Wien 2021.

der Schöpfung: Sie verweist auf die sabbatliche Ruhe, die der Schöpfungs-
ordnung eingeschrieben ist, und deutet sie eschatologisch um.27 In den letzten 
Kapiteln der Offenbarung schwingt damit ein Grundton aus Gen 1,1–2,3 mit – 
die Ruhe Gottes nach dem Werk der Schöpfung, die den siebten Tag heiligt. Die 
neue Welt Gottes wird so als Wiederaufnahme und Vollendung dieses göttlichen 
Ruhemotivs verstanden. Die Andeutung von Stille in Offb 21–22 führt insofern 
in die eschatologische Sabbatruhe ein, in der die Schöpfung ihr Ziel erreicht. Was 
am Anfang als Rhythmus von Arbeit und Ruhe grundgelegt war, findet hier seine 
endgültige Erfüllung – nicht mehr als wiederkehrende Unterbrechung, sondern 
als bleibender Zustand vollendeter Gemeinschaft. 

Neben der Erinnerung an die Schöpfung und die Sabbatruhe werden erneut 
tempeltheologisch relevante Motive eingespielt. Das Neue Jerusalem ist zugleich 
skēnē (Zelt) Gottes (Offb 21,3). In der griechischen Bibelübersetzung (Septua-
ginta) wird damit sowohl das hebräische Wort ’ohel („Zelt“) als auch mischkan 
(„Wohnung“) wiedergegeben. Beide Begriffe bezeichnen im Alten Testament den 
Ort, an dem Gott mitten unter seinem Volk gegenwärtig ist: die Stiftshütte (vgl. Ex 
25,8-9; vgl. 40,34-38).28 Sämtliche für das Bild in Offb 21,3 in Frage kommenden 
alttestamentlichen Texte (Ez 37,26–28; 43,7.9; Sach 2,5–17.8,3.8; Ex 29,45f 
und Lev 26,11–13) sind miteinander dadurch verbunden, dass sie das kultisch 
vermittelte Wohnen Gottes inmitten Israels verheißen: in der Stiftshütte der 
Wüstenzeit (Ex 29,45f; Lev 26,11 – 13) oder im eschatologischen Heiligtum (Ez 
37,26–28; Sach 2,5–17 allerdings mit dem Fokus auf die Stadt Jerusalem). Diese 
Tradition greift die Offenbarung auf und deutet sie neu. Das Neue Jerusalem ist 
nicht mehr nur ein heiliger Raum, der kultisch abgegrenzt und durch Priester ver-
mittelt zugänglich ist, sondern selbst die endgültige und umfassende Wohnstätte 
Gottes bei den Menschen. Der Tempelgedanke erreicht hier seine Vollendung: 
Nicht mehr ein Gebäude, sondern die ganze Stadt wird zum Ort der unmittel-
baren Gegenwart Gottes. Passend dazu ist auch die Würfel-Gestalt der Stadt: 1 
Könige 6,20 beschreibt das Debir, das Allerheiligste im salomonischen Tempel, 
mit den Maßen 20 x 20 x 20 Ellen – also als vollkommen würfelförmig. Diese 
Gestalt gilt als Sinnbild gesteigerter und konzentrierter Heiligkeit: der Ort, an 
dem Gott in einzigartiger Weise gegenwärtig ist. Die Offenbarung des Johannes 
greift dieses Bild auf und überträgt es auf das gesamte endzeitliche Jerusalem. 
Indem die ganze Stadt die Form eines Würfels erhält (Offb 21,16), wird sie selbst 
zum Allerheiligsten.29 Die Vision sprengt die Grenzen des irdischen Tempels – 
die ganze Stadt wird zum Ort der unmittelbaren Nähe Gottes. Damit schliesst sich 

auch die Brücke zum Motiv der Neu-
schöpfung und Sabbatruhe. Im Neuen 
Jerusalem erfüllt sich, was die Sabbat-
ruhe verheißen hat – eine endgültige, 
unvergängliche Ruhe in der Gemein-

schaft mit Gott. „In den letzten Visionen der Offenbarung kommt der Himmel auf 
die Erde. Die Erde wird zur Stadt, die das Paradies in sich enthält. Diese Stadt 
wird zum offenen Platz für alle. An diesem Platz kommt die Schechina Gottes 
endgültig zur Ruhe. In ihrer Ruhe finden alle Geschöpfe ihr ewiges Glück.“30

Als eschatologische Sabbatruhe wird die Stille zum 
Grundton der Ewigkeit, geprägt von Frieden, Ruhe, Ge-
borgenheit. 



173;  172; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Franz Tóth—Apokalyptisches Schweigen Franz Tóth—Apokalyptisches Schweigen

Müller, Ulrich B. Die Offenbarung des Johannes, ÖTKNT 19, Gütersloh 1984, 
185, mit Hinweis auf 1 Kö 19,11f.

Müller-Fieberg, Rita, Das „neue Jerusalem“ – Vision für alle Herzen und alle 
Zeiten? Eine Auslegung von Offb 21,1-22,4 im Kontext von alttestament-
lich-frühjüdischer Tradition und literarischer Rezeption, BBB 144, Berlin/
Wien 2003.

Newsom, Carol, Songs of the Sabbath Sacrifice. A Critical Edition, HSS 27, 
Atlanta, GA 1985. 

Pezzoli-Olgiati, Daria, Täuschung und Klarheit. Zur Wechselwirkung zwischen 
Vision und Geschichte in der Johannesoffenbarung, FRLANT 175, 
Göttingen 1997.

Rissi, Mathias, Was ist und was geschehen soll danach. Die Zeit- und 
Geschichtsauffassung der Offenbarung des Johannes, ATANT 46, Zürich 
1965.

Schäfer, Peter, Rivalität zwischen Engeln und Menschen. Untersuchungen zur 
Rabbinischen Engelvorstellung, SJ 8, Berlin 1975.

Tóth, Franz, Der himmlische Kult. Wirklichkeitskonstruktion und Sinnbildung 
in der Johannesoffenbarung, ABG 22, Leipzig 2006.

Tóth, Franz, Die Schechina-Theologie in der Johannesoffenbarung, in: Bernd 
Janowski/Enno E. Popkes (Hrg.), Das Geheimnis der Gegenwart Gottes, 
WUNT 318, Tübingen 2014, 257-304.

Tóth, Franz, Von der Vision zur Redaktion: Untersuchungen zur Komposition, 
Redaktion und Intention der Johannesapokalypse, in: Jörg Frey, James A. 
Kelhoffer und Franz Tóth (Hrg.), Die Johannesapokalypse. Kontexte – 
Konzepte – Rezeption, WUNT 287, Tübingen 2012, 319-412, 328f. und 
339-341.

Wick, Peter, „There was Silence in Heaven (Revelation 8:1): An Annotation to 
Israel Knohl’s ›Between Voice and Silence‹“. JBL 117 (1998): 512-514.

Zahn, Theodor, Die Offenbarung des Johannes, 1926, Wuppertal 1986.

Bousset, Wilhelm / Gressman, Hugo, Die Religion des Judentums im Spät-
hellenistischen Zeitalter, HNT 21, Tübingen 31966.

Charles, Robert Henry, A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation 
of St. John with Introduction, Notes, and Indices also the Greek Text and 
English Translation, ICC, Edinburgh Bd. I: 1975.

Dinkler, Michal Beth, Silent Statements. Narrative Representations of Speech 
and Silence in the Gospel of Luke, BZNW 191, Göttingen 2013.

Ellul, Jacques, Apokalypse. Die Offenbarung des Johannes – Enthüllung der 
Wirklichkeit, Übers. J. Meuth. Neukirchen-Vluyn 1981.

Goldschmidt, Lazarus, Der Babylonische Talmud, Bd. IV, Berlin 1967.

Hadorn, Wilhelm, Die Offenbarung des Johannes, ThHK 18, Leipzig 1928.

Kaufmann, Yehezkel, The Religion of Israel. From its Beginnings to the Babylo-
nian Exile, London 1960. 

Knohl, Israel, The Sanctuary of Silence. The Priestly Torah and the Holiness 
School. Minneapolis 1995.

Kowalski, Beate, The Old Testament Background of Sound and Silence in the 
Book of Revelation, in: Susan E. Docherty and Steve Smith (Hrg.), The 
Scriptures in the Book of Revelation and Apocalyptic Literature. Essays 
in Honour of Steve Moyise, Library of New Testament Studies 634, Lon-
don u. a. 2023, 83-99.

Krapf, Thomas M., Die Priesterschrift und die vorexilische Zeit. Yehezkel Kauf-
manns vernachlässigter Beitrag zur Geschichte der biblischen Religion, 
OBO 119, Göttingen 1992, 205.

Leberecht de Wette, Wilhelm Martin, Kurze Erklärung der Offenbarung 
Johannis, KEH 3/2, Leipzig 31862.

Lohmeyer, Ernst, Die Offenbarung des Johannes, HNT 16, Tübingen 31970

Lohse, Eduard, Die Offenbarung des Johannes, NTD 11, Göttingen 121979.

Lux, Rüdiger, „Still alles Fleisch vor JHWH …“. Das Schweigegebot im 
Dodekapropheton und sein besonderer Ort im Zyklus der Nachtgesichte 
des Sacharja, in: Ders., Prophetie und Zweiter Tempel. Studien zu Haggai 
und Sacharja, FAT 65, Tübingen 2009, 180-190.. 

Moltmann, Jürgen, Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie, Gütersloh 
1995.



175;  174; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Sina von Aesch—Stille in der Wüste Sina von Aesch—Stille in der Wüste

1	 Poimen 147, PG 65, Sp. 357 / AP 721. 
2	 Obwohl die quantitative Asymmetrie augenfällig 
ist, wird im Beitrag von Wüsteneltern gesprochen, 
um sichtbar zu machen, dass auch Asketinnen 
eine noch näher zu bestimmende Rolle spielten 
in der grösstenteils von Männern bespielten Welt 
des Wüstenmönchtums. Die Frage nach der An- 
und Abwesenheit von Frauen in der Wüste wird in 
grundlegenden Werken besprochen, vgl. z. B. Elm, 
Virgins of God; Kaffanke, Frauen 	 → 

Sina von Aesch
Dr. theol., Historikerin, Pfarrerin im Kollektiv „Feierwerk“, Spitalseelsorgerin in 
Biel/Bienne

Stille in der Wüste?

Reden und Schweigen als monastische Praxis 
in den Apophthegmata Patrum

Schweigen und Ruhe finden, um die innere Stimme 
zu hören – auch dann, wenn es drum herum weiter-
tönt, rauscht, lärmt? So und ähnlich geht es nicht 
nur uns Menschen des 21. Jh., auch Menschen 
vor fast 2000 Jahren rangen um Stille und suchten 
Wege zu lernen, wann Reden und wann Schweigen 
passend sei. Beispiele dieser Suche finden sich in den 
Apophthegmata Patrum, den Sprüchen der Wüsten-
eltern.

Sehnsucht nach Stille in einer Welt, die nicht stillsteht; 
die immer laut und geschäftig, wenig ruhig und ge-

mächlich ist? Das Bedürfnis, dann einfach mal nichts 
zu sagen, nicht reden, sondern schweigen? Schweigen 
und Ruhe finden, um die innere Stimme zu hören – auch 
dann, wenn es drum herum weiter tönt, rauscht, lärmt? 
So und ähnlich geht es nicht nur uns Menschen des 21. 
Jh., auch Menschen vor fast 2000 Jahren rangen um Stille 
und suchten Wege zu lernen, wann Reden und wann 
Schweigen passend sei. Beispiele dieser Suche finden 
sich in den Apophthegmata Patrum, den Sprüchen der 
Wüsteneltern. Das sind literarische Textchen, Sprüche, 
kleine Geschichten, kurze Anekdoten und mehrdeutige 
Weisheiten aus dem frühen Mönchtum in der Spätantike.

Ist es besser zu reden oder zu 
schweigen?

Ein Bruder fragt den Abbas Poimen und sagte: 
„Ist es besser zu reden oder zu schweigen?“ Es 
sagte ihm der Alte: „Wer Gottes wegen redet, tut 
gut. Wer Gottes wegen schweigt, ebenso.“ 1

So lautet ein solcher Spruch, ein Apophthegma. Diese 
widersprüchliche Weisheit richtet, so sagt es die Quelle, 
Abbas Poimen, ein Wüstenvater, an einen Bruder, der 
ihn um Rat fragt. Mit Poimen kommt einer von 128 
namentlich bekannten Abbas in den Blick. Ihr weib-
liches Pendant sind drei namentlich bekannte Ammas, 
auch Wüstenmütter genannt.2

Ob diese Frage und diese Antwort tatsächlich zwischen 
den beiden Personen real im Dialog ausgetauscht wurden, 
kann nicht rekonstruiert werden. Was vorliegt, ist eine 
Vielzahl an Sprüchen, die Apophthegmata Patrum, 
Weisungen der Väter. Sie entstanden im Kontext des 
frühen Mönchtums, hauptsächlich in Ägypten, Palästina, 
Syrien und der gesamten südlichen Levante zwischen 
dem 4. und dem 6. Jhd.

Die Apophthegmata Patrum – Weisheiten aus der Wüste
Die Sprüche befassen sich mit unterschiedlichen monastischen Themen. Der ein-
gangs zitierte Spruch zum Beispiel fragt: Ist es besser zu reden oder zu schweigen? 
Andere fragen: Was soll ich tun, um gerettet zu werden? Was bedeutet es, un-
ablässig zu beten? Im Zentrum der Sprüche steht die Suche nach einem asketisch 
vollkommenen, das heisst, Gott gewidmeten Leben. Die Asket:innen ringen um 
einen Zustand, in dem ihre Seele möglichst ganz in Gott ruht. Die Sprüche über-

Wüstenmütter

In den griechischsprachigen Sammlungen der 
Apophthegmata Patrum begegnen drei namentlich bekannte 
Wüstenmütter, es sind dies Amma Sarra (acht Sprüche), 
Amma Theodora (sieben Sprüche) und Amma Syncletica (17 
Sprüche).
Inhaltlich weisen die beiden ersten Ammas gewisse stabile 
Bilder auf. Amma Sarra wird zugeschrieben, dass sie sich 
in mehreren Sprüchen als Bekämpferin der Unzucht be-
weist. Sie ringt mehrere Jahre damit, bittet Gott jedoch nicht 
darum, sie vom Kampf zu erlösen, sondern bloss darum, sie 
stark zu machen.a

Die Sprüche, die der Amma Theodora zugeordnet werden, 
bewegen sich thematisch im Bereich ethischer Kriterien: 
Demut, Gehorsam, sowie die Aufforderung, nicht zu richten. 
Grundsätzlich lässt sich beobachten, dass Zeugnisse weib-
licher Spiritualität insgesamt seltener überliefert werden, oft 
aus Gründen mangelnder Autorität gegenüber Zeugnissen 
männlicher Asketen. Deshalb ist auch die folgende Be-
obachtung – dass anders als bei vielen männlichen 
Väterfiguren eine eigenständige Praxis der Stille selten ex-
plizit als weibliche monastische Praxis erscheint – keine 
absolute Aussage darüber, dass sich weibliche Asketinnen 
seltener mit der Stille befassten. Es ist eher ein Hinweis 
darauf, dass die Überlieferungschance von weiblichen 
asketischen Zeugnissen weniger gross war als die der männ-
lichen Asketen. Oder anders gesagt: Bloss, weil die Quellen 
über Asketinnen über die Stille als Praxis der Ammas oft 
schweigen, bedeutet dies nicht, dass sie diese Form nicht 
auch lebten.
Im Blick auf den Genderaspekt der Apophthegmata Patrum 
fällt auf, dass im Kapitel zur ἡσυχία nur ein einziger einer 
Asketin zugeschrieben wird, nämlich der Amma Theodora. 
Darin lobt sie die Stille als wahre Grösse, die sich besonders 
für die jungen Asket:innen zieme.b

a 	 Sarra 1, SC 387, Guy 5,13 / AP 884: Von Amma Sarra wurde 
berichtet, dass sie dreizehn Jahre lang stark vom Dämon der 
Unzucht bekämpft wurde und dass sie nie darum betete, dass der 
Kampf aufhören sollte, sondern nur sagte: „Mein Gott, stärke mich“.

b		 Theodora 3, SC XX, Guy x,y / AP 311.



177;  176; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Sina von Aesch—Stille in der Wüste Sina von Aesch—Stille in der Wüste

3	  ἡσυχία kann schwer auf ein deutsches Wort 
enggeführt werden, die Bandbreite der Bedeutung 
reicht von Stille über Ruhe bis hin zu Frieden. 
Im Folgenden werden deshalb die Begriffe 
synonym verwendet, auch wenn sich daraus für 
deutschsprachige Leser:innen unterschiedliche 
Bedeutungsnuancen ergeben. Zudem ist die 
ἡσυχία mehr als die Abwesenheit von Worten. Sie 
wurde zu einem Typus monastischer Spiritualität, 
später entwickelte sich daraus der Hesychasmus. 
Dieses Phänomen 
deckt ein breites 
Bedeutungsspektrum 
ab und ist zentral 
für das Verständnis 
des asketischen 
Lebens. Die späteren 
sogenannten 
Hesychasten, 
Angehörige einer 
asketischen Strömung im byzantinischen 
und slavischen Mönchtum des 12.-16. Jhds., 
bezogen sich in ihren Schriften explizit auf die 
Apophthegmata Patrum. Auch die heute noch 
praktizierenden Mönche auf dem griechischen 
Klosterberg Athos orientieren sich an den 
Wüsteneltern und an anderen frühchristlichen 
Autoren wie z. B. Basilius von Caesarea, Dorotheus 
von Gaza oder Johannes Climacus. Vgl. zu den 
unterschiedlichen Verwendungen des Begriffs von 
Lilienfeld, Hesychasmus, 282-289.
4	  Wörtlich: Das Nachtragen des erlittenen 
Unrechts (μνησικακίας).
5	 Rufinus 1, SC 387, Guy 2,35.
6	  Chryssavgis, Heart of the Desert, 46.
7	  Die Systematische Kollektion bezeichnet 
die Sammlung der Sprüche, die nach Themen 
geordnet werden. Die andere grosse Sammlung 
sortiert alphabetisch, wobei bei Alpha nicht Abbas 
Abraham den Anfang macht, sondern Abbas 
Antonius – innerhalb der einzelnen Buchstaben 
wird nach der Seniorität der Wüsteneltern geordnet.
8	  Syst. Coll. II, „dass man mit aller 
Kraft nach der Hesychia streben muss“/ 
Ὅτι δεῖ τὴν ἡσυχίαν πάσῃ σπουδῇ μεταδιώκειν. In 
diesem Teil der Sammlung finden sich 35 Sprüche, 
die häufig eine dreiteilige Ermahnung verwenden, 
um das ideale Mönchsleben zu skizzieren.

versammelt Beiträge zur Erforschung der Frauen 
im frühen Mönchtum; Schroeder, Women, 1-17, 
hier 1, plädiert dafür, konkret nach den Frauen zu 
fragen, mit der Absicht „to change the parameters 
of the scholarly debate over the nature of non-
coenobitic female monastic experience“.

Schweigen meint in den Sprüchen demnach nicht die blosse Abwesenheit von 
gesprochenen Worten, sondern umfasst einen aktiven Zustand, der begrifflich als 
bewusst gewählte Ruhe beschrieben werden kann. 

Die Abwesenheit gesprochener Worte wird in den Apophthegmata Patrum immer 
wieder als Zustand der Ruhe beschrieben und gilt als erstrebenswert und gleich-
zeitig schwer zu erreichen: die Hesychia/ἡσυχία.3 Der Wert der Ruhe liegt gemäss 
den Sprüchen in der Möglichkeit, in diesem Zustand empfänglich zu sein für 
Gottes Wort.

Ein Asket befragt Abbas Rufinus über die Bedeutung dieses Begriffs der Hesychia 
und erhält eine klare Antwort:

„Ruhe ist das Verweilen in der Zelle mit Erkenntnis und Gottesfurcht, 
wobei man dem Groll4 und Überlegenheitsgefühlen fernbleiben soll.“5

In der Antwort wird ersichtlich, dass das Verweilen in der Zelle und die Gottes-
furcht zwei Aspekte sind, die es einzuhalten gilt, um dieser inneren Haltung der 
Hesychia näher kommen zu können – wobei das Schweigen hilft, dem Groll und 

den Überlegenheitsgefühlen fernzu-
bleiben. Wenn diese Art von Ruhe ein-
geübt und ausgehalten werden kann, 
wird der weitreichendere Sinn dieser 
Ruhe verständlich: „Silence is fullness, 
not emptiness, it is not absence, but 
the awareness of a presence.“6 Dieses 

Bild, die Stille und das Schweigen nicht als Abwesenheit, sondern als besondere 
Präsenz zu beschreiben, hilft, die Wichtigkeit dieser Tätigkeit nachzuvollziehen. 
Die Sprüche zeigen, dass der Stille eine enorme Relevanz zugschrieben wurde. 
Der Hesychia wird in der Systematischen Kollektion7 ein eigenes Kapitel ge-
widmet und zahlreiche Ratschläge nennen die Stille oder das Schweigen als einen 
der drei wichtigsten Aspekte, die es als Mönch auf dem Weg zum Heil einzu-
halten gilt.8 Gerade im Blick auf die Hesychia wird deutlich, dass das äussere 
Schweigen als Bedingung für die innere Stille eine Funktion einnimmt, die hilft, 
zur wirklichen Ruhe zu finden, die auch durch die Abwesenheit der Leiden-
schaften charakterisiert wird.

Ammas, Abbas und Asket:innen – Figuren in den Apophthegmata Patrum
Wer waren diese Mönche, die uns in den Apophthegmata Patrum als Abbas und 
Amma, als Alter, als Bruder und als Jungfrau begegnen? Es stellt sich die Frage, 
wer die Apophthegmata Patrum verfasst haben könnte. Aufgrund der komplexen 
Überlieferungsgeschichte lässt sich kein fester Kreis von Kompilator:innen fest-
machen. Die Apophthegmata Patrum sind anonyme Sammlungen.

Doch auf inhaltlicher Ebene spielen namentlich bekannte Figuren eine wichtige 
Rolle. Ein Grossteil der Sprüche sind einem der knapp 130 namentlich bekannten 
Abbas oder einer der drei bekannten Ammas zugeordnet. Die namentliche 

liefern die Frage nach der asketisch idealen Lebensform, wie zu beten, zu fasten, 
zu gehorchen und zu arbeiten sei; wann es besser sei zu schweigen oder zu reden, 

zu bleiben oder zu gehen, einsam oder 
gemeinsam Nachfolge zu praktizieren.
An diesem Spruch wird exemplarisch 
ersichtlich, wie die Sprüche aufgebaut 

sind: Ein Ratsuchender tritt an einen Abba oder eine Amma heran mit der Bitte 
um eine eindeutige Auskunft. Doch statt diese zu erteilen, antworten die Wüsten-
eltern gemäss den Sprüchen mit uneindeutigen Aussprüchen, die es erfordern, 
den Rat auf die jeweilige Situation anzuwenden, und die es verunmöglichen, eine 
Aussage auf alle ähnlichen Situationen anzuwenden.

Es handelt sich bei den Apophthegmata Patrum um lebendige Literatur. An-
gesiedelt im Kontext des frühen Mönchtums haben die Sprüche vielfältige 
Stadien durchlaufen: Bevor sie in unsystematischer Weise verschriftlicht wurden, 
kursierten die Inhalte – sei es als Einzelwort, als kurze Geschichte oder als denk-
würdige Metapher – in mündlicher Form. Die erste planmässige Sammlung dürfte 
zwischen 450 und 500 n. Chr. in griechischer Sprache verfasst worden sein. Es 
folgte eine Vielzahl nicht mehr rekonstruierbarer Schritte des Abschreibens, 
Sammelns und Neuanordnens, denn die entstehenden Klöster verlangten nach 

einem eigenen Gerontikon (Sprüche 
der Alten) respektive Paterikon 
(Sprüche der Väter), aus dem im 
Klosteralltag gelesen oder vorgelesen 
werden konnte. Die Sprüche der Väter 

wurden durch Reisen und Pilgerfahrten verbreitet. Sie wurden in die Sprache 
jener Regionen und Orte übersetzt, in denen sie verwendet wurden.
Im Blick auf die Frage nach der Stille zeigt sich hier eine erste ambige (mehr-
deutige, uneindeutige) Qualität der Sprüche. Um Stille einzuüben, praktizierten 
die Asket:innen das Schweigen. Doch um für die Stille als asketische Praxis zu 
werben, war es nötig zu reden. In anderen Worten: Es musste über die Stille und 
das Schweigen gesprochen werden, was zeigt, dass Stille kein endgültiger Zu-
stand ist, sondern situativ und stets von neuem eingeübt wird.

Eine kulturelle Praxis im Spannungsfeld
Mit dem Schweigen wird eine kulturelle Praxis ins Zentrum gestellt, die von 
grosser Relevanz ist, um den spirituellen Weg nachzuzeichnen, den die Wüsten-
eltern beschritten. Dem Schweigen wird je nach zeitlichem und geographischem 
Kontext nicht nur eine theologische oder spirituelle Funktion zugeschrieben, 
sondern auch eine individuelle und soziale Funktion. Schweigen kann demnach 
zur Selbstkontrolle genutzt werden und als Diskretion; hat aber auch die Funktion 
von Schweigen als Ausdruck von Demut und Bescheidenheit. Besonders zentral 
für das Wüstenmönchtum ist die religiöse Deutung dieses Schweigens als Hin-
gabe und Gottvertrauen.

Die Asket:innen ringen um einen Zustand, in dem ihre 
Seele möglichst ganz in Gott ruht.

Es musste über die Stille und das Schweigen gesprochen 
werden, was zeigt, dass Stille kein endgültiger Zustand 
ist, sondern situativ und stets von neuem eingeübt wird.

Gerade im Blick auf die Hesychia wird deutlich, dass das 
äussere Schweigen als Bedingung für die innere Stille 
eine Funktion einnimmt, die hilft, zur wirklichen Ruhe 
zu finden, die auch durch die Abwesenheit der Leiden-
schaften charakterisiert wird.



179;  178; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Sina von Aesch—Stille in der Wüste Sina von Aesch—Stille in der Wüste

12	 Daniel Hell, Zürcher Psychiater und Professor 
für Psychiatrie, hat das Phänomen der άκηδεια 
(carelessness, indifference, LSJ, Oxford 91996; 
auch: Lustlosigkeit, Faulheit, Antriebslosigkeit), 
das in den Apophthegmata Patrum auftritt, in 
Verbindung gebracht mit dem modernen Begriff der 
Depression. Vgl. dazu Hell, Sprache; sowie dessen 
zahlreiche Vorträge und Beiträge, online verfügbar 
hier: https://www.daniel-hell.com/ (letzter Zugriff am 
25.10.2025).

9	 Abbas Antonius oder Antonius der Grosse 
gilt als einer der wichtigsten Figuren des frühen 
Wüstenmönchtums. Zu seinem Ruhm beigetragen 
hat besonders Bischof Athanasius von Alexandria, 
der mit der Vita Antonii eine für die Spätantike 
weltberühmte Biografie verfasste. Vgl. dazu z. B. 
Gemeinhardt, Antonius.
10	 Ausgelöst wurde die Frage danach, welchen 
Stellenwert die historische Person – modern 
gesprochen: der Autor oder die Autorin – 
einnimmt bei der Deutung eines Werks durch 
den 1967 erschienen Aufsatz des französischen 
Schriftstellers, Philosophen und Literaturkritikers 
Roland Barthes (1915–1980) mit dem Titel „Der 
Tod des Autors“. Die grundlegende These Barthes 
ist es, dass der Autor nicht mehr die massgebliche 
Instanz sein darf, die über Sinn und Bedeutung des 
Textes bestimme. Viel eher sollen die Leser:innen 
durch eigene Interpretation an der Deutung des 
Gelesenen mitwirken. Der Text findet sich bei 
Barthes, Tod, 185-193. Mit anderen Worten: Der 
Text gibt Auskunft über den Autor, aber nicht der 
Autor über den Text.
11	Theodora 3, PG 65, Sp. 201 / AP 311.

den Überdruss und wird oft mit dem Dämon der Mittagshitze in Verbindung ge-
bracht.12 Der Spruch legt also nahe, besonders zu dieser Tageszeit achtsam zu 
sein und nicht ins Plaudern mit anderen zu geraten und so die Praxis der Stille zu 
gefährden.

Auch der zweite Punkt der Warnung orientiert sich an menschlichen Erfahrungen 
im Umgang mit Herausforderungen, es ist die Kleinmütigkeit, griechisch 
ὀλιγοψυχία. Bereits in der klassischen Antike wird dieser Ausdruck als Gegen-
stück zur wünschenswerten Tugend des Grossmuts benutzt. Der Kleinmut be-
schreibt die geringe Entschlusskraft eines Menschen in einer anstrengenden, 
herausfordernden Situation – wie eben beispielsweise dann, wenn die asketische 
Praxis des Schweigens Mut, Ausdauer und Durchhaltewillen erfordert. Der dritte 
und letzte Punkt verweist auf einen ganz grundsätzlichen Gegenspieler allen 
spirituellen Fortschritts – die λογίσμοι, Gedanken. Auch hier ist das deutsche 
Wort wenig präzise, denn auch hinter dem Begriff λογίσμοι verbirgt sich ein 

wesentlicher Aspekt monastischer 
Denkwelt: Die λογίσμοι sind nicht 
bloss innerliche Gedanken, die, wie 
es das deutsche Wort nahelegt, neutral 
sind. Im Griechischen trägt der Begriff 
eine durchwegs negative Konnotation, 

diese Art der Gedanken sind Ausdruck der Versuchungen, die sich in den Geist 
und die Seele der Asketinnen schleichen. Häufig bleiben die Gedanken nicht bloss 
ein Abstraktum, sondern nehmen Formen und Fähigkeiten der Dämonen an; sie 
foppen schwache Asket:innen, necken träge Mönche oder – davor will vermutlich 
der Spruch der Theodora warnen – verleiten zum Plaudern, Lästern, Schwätzen. 

Die dreiteilige Warnung der Amma Theodora und das Lob des Stillseins ver-
weisen also darauf, dass das Schweigen eine hohe Kunst ist, die man sich nicht 
einmalig aneignen, sondern stets einüben und entgegen allen Herausforderungen 
beständig praktizieren muss.

Grundlegend für die Deutung von Schweigen und Stille ist die theologische 
Implikation. Das Schweigen in den Apophthegmata Patrum kann nur dann sinn-
voll gedeutet und kontextualisiert werden, wenn man es auf seinen Zweck hin be-

fragt, die Asket:innen empfänglich zu 
machen für das, was man wahrnimmt, 
wenn man nicht selbst spricht, sondern 
hört. Dabei kommt dem Hören eine 
mehrfache Bedeutung zu: Ein:e 

Asket:in hört auf die anderen, in sich selbst hinein und in erster Linie hört sie 
auf Gottes Wort und Botschaft. Es gilt, diese wesentliche Kommunikation anzu-
streben. Wenn sie in diesem Prozess des Schweigens und Hörens voranschreiten, 
verfügen die Asket:innen über die nötigen Fähigkeiten, hilfreiche und schädliche 
Worte auseinanderzuhalten, sie wissen, wie der passende Tonfall zu klingen hat, 
wen sie auf einen Fehler hinweisen sollen und wann und wo es besser ist zu 
schweigen.

Nennung erfüllt unterschiedliche Zwecke. Sie unterstreicht das Geschriebene, 
weil der Name eines etablierten Abbas wie Antonius der Grosse9 oder Macarius 
einer Aussage besonderes Gewicht verleiht.

Die Namensnennungen evozieren zudem eine Vertrautheit und Nähe, die es auch 
kritisch zu beleuchten gilt. Denn wenn die Sprüche als unmittelbare Aussagen 
der jeweiligen Abbas verstanden werden, kann dies dazu führen, dass man sich 
ein exaktes Bild von einer historischen Person macht. Aus heutiger Perspektive 
ist jedoch klar, dass man anhand von Textlektüre nicht unmittelbar auf die 
historische Person zurückgreifen kann.10 Zu gross ist die zeitliche, räumliche und 
kulturelle Distanz. Zu stark auch die gestaltenden Eingriffe in die Texte, sei es 
durch Kompilator:innen oder jene, die die Texte abgeschrieben und vervielfältigt 
haben. Deshalb wird in diesem Beitrag von den Abbas und Ammas als Figuren, 
nicht als Personen gesprochen. 

Die Weisheiten selbst büssen nichts von ihrem theologischen Gehalt oder ihrer 
sprachlichen Eloquenz ein, wenn ihr Inhalt einer anderen Figur zugeordnet 
oder anonym überliefert worden wäre. Es ist dennoch nachvollziehbar, dass ein 
Interesse an Gründerfiguren besteht. Unter Zuhilfenahme „grosser“ Namen lassen 
sich Weisheiten mit Autorität erzählen. Zudem ist auch didaktisch hilfreich, wenn 
bestimmte Weisheiten bestimmten Abbas oder Ammas zugeordnet werden, weil 
dies dabei helfen kann, die Sprüche auswendig zu lernen.

Abschliessend soll ein Spruch der Amma Theodora, der als einziger eine Amma 
über die Hesychia berichten lässt, näher betrachtet werden.

2. „Gut ist das Stillsein“ – Weibliche Weisheit, an der Er-
fahrung gewachsen

Sie sagte wiederum: „Gut ist das Stillsein, und ein besonnener Mensch 
übt die Stille. Denn wahrhaft gross ist es für eine Jungfrau oder für einen 
Mönch, still zu sein, am meisten aber für die jungen. Aber wisse: Wenn 
einer sich vornimmt, still zu sein, da kommt sofort der Böse und beschwert 
die Seele, mit Überdruss (akedia), Kleinmütigkeit (oligopsychia) und Ge-
danken (logismoi).“11

In diesem Spruch zeigt sich eine erfahrungsbasierte Weisheit, die nicht damit 
endet, die Stille als zentrale Tugend des Mönchtums zu loben, sondern sofort 
auf mögliche Hürden eingeht, die den oder die treffen können, die die Praxis des 
Schweigens und Stillseins einüben. Die Weisheit der Amma Theodora spricht von 
der Erfahrung, die diese Amma gemäss dem Spruch sowohl selbst durchlebt oder 
in der Unterweisung ihrer Schüler:innen beobachtet haben könnte. Der Spruch 
nimmt drei zentrale Herausforderungen in den Blick, denen Asket:innen nicht 
nur, aber besonders im Blick auf die Stille begegnen. Es sind dies erstens die 
Akedia άκηδεια, ein deutsches Äquivalent ist schwerlich zu finden. Die Akedia 
meint in den Apophthegmata Patrum die Trägheit des Herzens, die Faulheit, 

Die Gedanken foppen schwache Asket:innen, necken 
träge Mönche oder – davor will vermutlich der Spruch 
der Theodora warnen – verleiten zum Plaudern, Lästern, 
Schwätzen. 

Ein:e Asket:in hört auf die anderen, in sich selbst hinein 
und in erster Linie hört sie auf Gottes Wort und Botschaft.

https://www.daniel-hell.com/


181;  180; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Sina von Aesch—Stille in der Wüste Sina von Aesch—Stille in der Wüste

13	 Poimen 147, PG 65, Sp. 357 / AP 721.
14	 Steiner, In Blaubarts Burg, 123. Bereits in einem 
früheren Essayband beschäftigt sich Steiner mit 
den Fragen nach Reden und Schweigen: Steiner, 
Sprache und Schweigen.
15	 Assmann, Schweigen, 84.
16	 Poimen 147, PG 65, Sp. 357 / AP 721.

Literatur
Quellen

Poimen 147, PG 65, Sp. 357 / AP 721:

Ἀδελφὸς ἠρώτησε τὸν ἀββᾶν Ποιμένα, λέγων· Βέλτιόν ἐστι τὸ λαλῆσαι ἢ 
σιωπῆσαι; Λέγει αὐτῷ ὁ γέρων, ὅτι Ὁ λαλῶν διὰ τὸν Θεὸν καλῶς ποιεῖ, καὶ ὁ 
σιωπῶν διὰ τὸν Θεὸν, ὁμοίως.

Rufinus 1, SC 387, Guy 2,35:

Ἡσυχία ἐστὶ τὸ καθεσθῆναι ἐν κελλίῳ μετὰ γνώσεως καὶ φόβου Θεοῦ 
ἀπεχόμενον μνησικακίας καὶ ὑψηλοφροσύνης.

Theodora 3, PG 65, Sp. 201 / AP 311:

Εἶπε πάλιν. Καλὸν τὸ ἠσυχαζειν. ὰνὴρ γὰρ φρὀνιμος ἡσυχίαν ἄγει. Μέγα γὰρ 
ἀληθῶς παρθένῳ ἤ μοναχῷ, ἡσθυχάζειν μάλιστα δὲ τοἴς νέοις. Ὰλλἀ γίνοσκε, 
ὄτι προθῆται ἡσυχάσαι, εὐθέως ὁ πονηρὸς ἔρχεται καὶ βαρεῖ τὴν ψυχἡν, ἐν 
ἀκηδιαις, ἐν ὀλιγοψυχίαις, ἐν λογισμοῖς

Sarra 1, SC 387, Guy 5,13 / AP 884. 

Διηγήσαντο περὶ τῆς ἀμμᾶ Σάρρας ὅτι ἔμεινε δεκατρία ἔτη πολεμουμένη 
κραταιῶς ὑπὸ τοῦ δαίμονος τῆς πορνείας, καὶ οὐδέποτε ηὔξατο ἀποστῆναι τὸν 
πόλεμον, ἀλλὰ μόνον ἔλεγεν· Ὁ Θεός μου, ἐνίσχυσόν με.

Guy, Jean-Claude, Les apophtegmes des pères. collection systématique. 1: 
Chapitres I - IX (Sources Chrétiennes 387), Paris 1993.

Guy, Jean-Claude, Les Apophtegmes des Pères. collection systématique. 2: 
Chapitres X-XVI (Sources Chrétiennes 474), Paris 2003.

Guy, Jean-Claude, Les apophtegmes des pères. collection systématique. 3: 
Chapitres XVII – XXI (Sources Chrétiennes 498), Paris 2005.

Migne, Jacques-Paul, Patrologia Grecae Tomus 75, Paris 1864.

Sekundärliteratur

Assmann, Aleida / Assmann, Jan (Hg.), Schweigen (Archäologie der 
literarischen Kommunikation 11), München 2013.

Barthes, Roland, Der Tod des Autors, in: Jannidis, Fotis / Lauer, Gerhard / 
Martinez, Mathias / Winko, Simone (Hg.), Texte zur Theorie der Autor-
schaft. Literatur verstehen; das geschriebene Wort; Theorien; Er-
läuterungen (Reclams Universal-Bibliothek 18058), Ditzingen 2000, 
185-193.

Für diese geschulten und spirituell avancierten Mönche gilt dann, was Abbas 
Poimen im eingangs bereits zitierten Spruch als Weisheit zugeschrieben wird:
Es sagte der Alte ihm: „Wer Gottes wegen redet, macht es gut und wer Gottes 
wegen schweigt, ebenso.“13

Damit wird deutlich, dass dem 
Schweigen und Reden nicht eine 
Beliebigkeit, sondern eine grosse 
Sorgfalt zukommen muss, weil nur 
so entschieden werden kann, zu 
welchem Zeitpunkt welches Verhalten 
gottgemäss ist. Schweigen und Reden 
betrifft praktisch jede Ebene des 

Sozialen und seine An- oder Abwesenheit hat weitreichende Folgen für Gemein-
schaften und Einzelpersonen, weil sie das Verhältnis zwischen Menschen und 
zwischen Gott und Mensch reglementieren und ritualisieren.

Die Sorgfalt, die die Wüsteneltern beim Schweigen und Reden ausüben, ist zentral 
für ein gegenwärtiges Nachdenken über die Art des Sprechens und Schweigens 
und des (Zu-)Hörens. In der Art und Weise, wie miteinander gesprochen, ge-
schwiegen und einander zugehört wird, liegt der Kern des Zwischenmenschlichen. 
„Wem wir die Rede verweigern, den entkleiden wir seines Menschentums“14, 
schreibt George Steiner und unterstreicht damit die Wichtigkeit, sorgfältig Inhalte, 
Personen und Orte des Sprechens und Schweigens zu prüfen. Damit wird ersicht-
lich, dass es sich bei diesem monastischen Thema um ein „Anthropologicum zeit-
loser Relevanz“15 handelt.

3. Lebensdienliche Anstösse

Ausgehend von den Sprüchen der Wüsteneltern und ihrem Ringen um das 
passende Mass an Worten und der passenden Zeit des Schweigens lassen sich ent-

sprechend lebensdienliche Anstösse 
ableiten für die eingangs gemachten 
Beobachtungen: In einer Welt, die 
nicht stillsteht, ist Schweigen ein 
Akt der Fürsorge immer dann, wenn 
das Nicht-Reden dazu dient, Lärm 
leiser und grosse Worte demütiger zu 

machen. Dagegen: In einer Welt, in der Widerrede nötig und Widerspruch not-
wendig ist, wäre Schweigen komplizenhaft. Zu wissen, ob es besser ist zu reden 
oder zu schweigen, kann also nicht ein für alle Mal beantwortet werden, sondern 
muss je neu abgewogen und ausgehandelt werden. Diese Erwägung kann geprüft 
werden mit Hilfe des Spruchs des Abbas Poimen, der heisst: „Wer Gottes wegen 
redet, tut gut. Wer Gottes wegen schweigt, ebenso.“16 

Schweigen und Reden betrifft praktisch jede Ebene 
des Sozialen und seine An- oder Abwesenheit hat weit-
reichende Folgen für Gemeinschaften und Einzel-
personen, weil sie das Verhältnis zwischen Menschen 
und zwischen Gott und Mensch reglementieren und 
ritualisieren.

In einer Welt, die nicht stillsteht, ist Schweigen ein Akt der 
Fürsorge immer dann, wenn das Nicht-Reden dazu dient, 
Lärm leiser und grosse Worte demütiger zu machen. Da-
gegen: In einer Welt, in der Widerrede nötig und Wider-
spruch notwendig ist, wäre Schweigen komplizenhaft.



182; 183; 

transformatio; 2025—Heft 2 transformatio; 2025—Heft 2 

Sina von Aesch—Stille in der Wüste Sina von Aesch—Stille in der Wüste

„Die Ruhe des Philologen. Wie er bei den einzelnen Worten 

bleibt, ausruht, bei ihnen rastet, immer wieder vorbeischaut, 

bis sie ihr Geheimnis preisgeben. Die vielen Tage und Nächte, 

in denen gar nichts geschieht und die Worte stillstehen, sich 

nicht rühren, schweigen.“

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.

Chryssavgis, John, In the Heart of the Desert. The Spirituality of the Desert 
Fathers and Mothers, with a translation of Abba Zosimas’ Reflections 
(Treasures of the world’s religions), Bloomington 2008.

Elm, Susanna, Virgins of God. The Making of Asceticism in Late Antiquity 
(Oxford Classical Monographs, Reprint), Oxford 2004.

Gemeinhardt, Peter, Antonius, der erste Mönch. Leben, Lehre, Legende, 
München 2013.

Hell, Daniel, Die Sprache der Seele verstehen. Die Weisheit der Wüstenmönche 
(Bibliothek des Lebens 5191), Freiburg 2019.

Kaffanke, Jakobus u. a. „… wie sie mehr liebte“. Frauen im frühen Mönchtum. 
Tagungsberichte der Beuroner Tage für Spiritualität und Mystik. Erzabtei 
St. Martin Beuron, Beuron 2002.

Lilienfeld, Fairy von, Hesychasmus, in: TRE 15 (1986), 282-289.

Schroeder, Caroline T., Women in Anchoritic and Semi-Anchoritic Monasticism 
in Egypt. Rethinking the Landscape, in: Church History 83, 1 (2014) 
1–17.

Steiner, George / Kaun, Axel, Sprache und Schweigen. Essays über Sprache, 
Literatur und das Unmenschliche (Schriften 2), Berlin 2014.

Steiner, George, In Blaubarts Burg. Anmerkungen zur Neudefinition der Kultur 
(Schriften 3), Berlin 2014.



185;  184; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

1	  Vgl. Exodus Kapitel 3; 24; 33 und 34.
2	  Vgl. https://www.livenet.ch/themen/glaube/
andachten/380174-burnoutpraevention_mit_dem_
propheten_elia.html [Zugriff: 27.11.2025].
3	  Crüsemann, Elia, 128. – Die Schreibweise 
des Namens ist uneinheitlich: „Elija“ folgt den 
ökumenischen Loccumer Richtlinien. 
4	  Crüsemann, Elia, 128.

Georg Steins
Dr. theol., Professor für Biblische Theologie: Exegese des Alten Testaments  
an der Universität Osnabrück

Der Gott des leisen Tons

Elija am Horeb  –  Gewalt- und Theologiekritik 
in 1 Könige 19

In den alttestamentlichen Elijageschichten, die von 
gewaltsamen religionspolitischen Auseinander-
setzungen handeln, gibt es einige „Lichtblicke“: 
Der Gott JHWH ist mit den tradierten Bildern über-
wältigender Naturphänomene nicht zu erfassen. Sein 
Weg ist „die kaum hörbare Windstille“ – wie Elija am 
Gottesberg erfährt. Am Ende seines Weges lernt Elija 
auch den „Wert eines Menschenlebens“ schätzen und 
verlässt den Teufelskreis aus Furcht und Gewalt.

Eine viel beachtete Erzählung

Die biblische Erzählung von der Gotteserfahrung des Propheten Elija am Horeb 
hat religiös wie literarisch Interessierte immer wieder fasziniert; sie gehört zu den 
bekanntesten Texten aus dem Alten Testament. In ihrer schillernden Geheimnis-
haftigkeit ist sie vergleichbar mit der Dornbuschszene oder den Erzählungen vom 
Bundesschluss und der Bundeserneuerung aus dem Buch Exodus.1 Aber anders 
als diese theologisch „schwergewichtigen“ Moseerzählungen, die um den Gottes-
namen und den Bund kreisen, hat die Elija-Erzählung aus 1 Kön 19 in den letzten 
Jahren besondere Aufmerksamkeit in der Seelsorge und der  Lebensberatung ge-
funden. Elijas Krise, seine Flucht, seine geheimnisvolle Gottesbegegnung und 
der Aufbruch vom Gottesberg lassen sich wie ein Skript für den Umgang mit 
Lebenskrisen lesen. Sogar ein Katalog von Impulsen für die Burnoutprävention 
oder -therapie wird in 1 Kön 19 gefunden. Elija zeigt nach dieser Lesart, was 
gegen Burnout hilft: Schlafen und sich Erholen; Essen und Trinken; Bewegung 
und Sport, Gottesbegegnungen; Delegieren von Aufgaben; Freundschaften; Inan-
spruchnahme von Hilfe.2 

Ein Bibeltext mit inspirierendem Potential? So mag es scheinen. Allerdings blendet 
diese lebensnahe Lektüre, die Elija zum sympathischen Zeitgenossen und Vorbild in 

der Bewältigung existenzieller Krisen 
macht, die weniger freundlichen Züge 
der biblischen Elijaerzählungen aus. 
Der Alttestamentler Frank Crüsemann 
bemerkt knapp und treffend: „Die 
Eliageschichten spiegeln durchgängig 

ein Klima der Grausamkeit und Gewalt.“3 Ja, am Schluss von 1 Kön 19 werde 
sogar „die Spirale der Gewalt weiter ins Unermeßliche gesteigert“4. 

Zwei Lektüren eines bekannten Bibeltextes, die unterschiedlicher nicht sein 
könnten! Stehen sich damit eine alltagspraktische und eine bibelwissenschaftlich 
fundierte Lektüre gegenüber? Eine verharmlosende gegen eine verantwortbare 
Deutung? Wie so oft im Umgang mit der Bibel empfiehlt sich eine geduldige und 
differenzierende Lektüre, um eine bessere Übersicht zu gewinnen. 

Zuerst soll der Blick auf den ganzen Text fallen. 1 Kön 19,1-18 wird nachstehend 
in einer möglichst genauen Neuübersetzung mit einer Aufteilung in Handlungs- 
und Redeeinheiten (diese sind eingerückt) und mit einer Gliederung in Sinn-
schritte geboten. 

Eröffnung: Lebensgefahr für Elija
1 	 Ahab berichtete Isebel alles, was Elija getan hatte
	 und was er alles getötet hatte: alle Propheten mit dem Schwert. 
2 	 Isebel sandte einen Boten zu Elija um auszurichten: 
		  „Die Götter sollen mir dies und das antun,

Zwei Lektüren eines bekannten Bibeltextes, die unter-
schiedlicher nicht sein könnten! Stehen sich damit 
eine alltagspraktische und eine bibelwissenschaftlich 
fundierte Lektüre gegenüber?

https://www.livenet.ch/themen/glaube/andachten/380174-burnoutpraevention_mit_dem_propheten_elia.html
https://www.livenet.ch/themen/glaube/andachten/380174-burnoutpraevention_mit_dem_propheten_elia.html
https://www.livenet.ch/themen/glaube/andachten/380174-burnoutpraevention_mit_dem_propheten_elia.html


187;  186; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

	 nicht im Feuer JHWH.
	 Und nach dem Feuer ein Ton/Geräusch [hebr.: qol] einer leisen 	
	 Windstille.“

Gott und Elija: Dialog II – Gottes Gericht über Israel
13 	 Und es geschah,
	 als Elija (es) hörte, verhüllte er sein Gesicht mit seinem Mantel,
	 trat hinaus und stellte sich an den Eingang der Höhle.
	 Und siehe, an ihn eine Stimme [hebr.: qol],
	 und sie sprach:
		  „Was willst du hier, Elija?“
14 	 Und er sprach:
		  „Mit Eifer habe ich geeifert für JHWH, den Gott der Heere!
		  Denn deinen Bund haben verlassen die Kinder Israels,
		  deine Altäre niedergerissen
		  und deine Propheten mit dem Schwert getötet.
		  Ich allein bin übrig geblieben
 		  und sie trachten nach meinem Leben, es zu nehmen.“
15 	 JHWH sprach zu ihm:
		  „Geh, kehre um deinen Weg durch die Wüste nach Damaskus.
		  Angekommen sollst du Hasaël zum König über Aram salben,
16 		  und Jehu, den Sohn Nimschis, sollst du zum König über 	
		  Israel salben,
		  und Elischa, den Sohn Schafats aus Abel-Mehola, 
		  sollst du zum Propheten salben an deiner statt.
17 		  Und es wird geschehen: 
		  Wer sich vor dem Schwert Hasaëls in Sicherheit bringt, den 	
		  wird Jehu töten.
		  und wer sich vor dem Schwert Jehus in Sicherheit bringt, 
		  den wird Elischa töten.
18 		  Als Rest werde ich in Israel siebentausend lassen,
		  alle Knie, die sich nicht dem Baal gebeugt haben,
		  und jeden Mund, der ihn nicht geküsst hat.“  

Strukturen und Dynamiken

Wie wichtig es ist, den Text als Ganzen wahrzunehmen und nicht mit der Lektüre 
bei der neuartigen Gotteserfahrung des Elija, von der die Verse 11 und 12 
sprechen, oder mit dem Rückkehrbefehl Vers 15 aufzuhören, zeigt sich an der 
großen Bewegung, die den gesamten Text durchzieht und die Teile zusammen-
hält: Unter der königlichen Todesdrohung, die in der Exposition (Verse 1 und 
2) mit der Selbstverwünschung Isebels besonderen Nachdruck erhält, flieht Elija 
aus dem Norden Israels (vgl. 1 Kön 18,45) über Beerscheba (Kap. 19 Vers 3) im 
Süden bis zum weit entfernten Gottesberg Horeb/Sinai (Vers 8) – um am Ende 
von Gott wieder „zurück durch die Wüste“ in den Norden, nach Damaskus (Vers 
15), geschickt zu werden. Dort angekommen soll er die in den Versen 16 und 17 
formulierten Aufträge erfüllen, durch die schließlich Gottes Zusage aus Vers 18 

 		  wenn ich nicht morgen um diese Zeit dein Leben wie das 	
		  Leben eines von ihnen mache.“

Elijas Flucht zum Gottesberg Horeb
3 	 Er [Elija] sah es, stand auf und lief [wörtl.: ging] um sein Leben
	 und kam nach Beerscheba, das zu Juda gehört,
	 und ließ dort seinen Diener zurück.
4 	 Er selbst aber ging in die Wüste, einen Tageweg weit, 
	 und er kam und setze sich unter einen Ginster
	 und wünschte für sich [wörtl.: sein Leben] den Tod. Er sagte: 
		  „Nun ist es genug [hebr.: rab], JHWH.
		  Nimm mein Leben!
		  Denn ich bin nicht besser als meine Väter.“
5 	 Dann legte er sich und schlief ein unter einem Ginster.
	 Und siehe da, ein Bote stieß ihn an und sprach zu ihm:
		  „Steh auf! Iss!“
6 	 Er schaute, und siehe neben seinem Haupt ein Glutaschebrot und ein 	
	 Krug mit Wasser.
	 Er aß und trank und legte sich wieder schlafen.
7 	 Doch der Bote JHWHs kam ein zweites Mal, stieß ihn an und sprach:
		  „Steh auf! Iss! 
		  Denn größer [hebr.: rab] als du ist der Weg.“
8 	 Er stand auf, aß und trank und ging – gestärkt durch diese Speise – 
	 vierzig Tage und vierzig Nächte bis zum Gottesberg Horeb.

Gott und Elija: Dialog I – Korrektur des Gottesbildes
9 	 Und er kam dort zu der Höhle und übernachtete dort.
	 Und siehe, das Wort JHWHs an ihn
	 und er sprach zu ihm:
		  „Was willst du hier, Elija?“
10 	 Und er sprach:
		  „Mit Eifer habe ich geeifert für JHWH, den Gott der Heere!
		  Denn deinen Bund haben verlassen die Kinder Israels,
		  deine Altäre niedergerissen
		  und deine Propheten mit dem Schwert getötet.
		  Ich allein bin übrig geblieben
		  und sie trachten nach meinem Leben, es zu nehmen.“
11 	 Und er sprach:
		  „Tritt heraus und stell dich hin auf den Berg vor JHWH,
		  und siehe,/denn JHWH ist im Begriff vorüberzuziehen:
		  Und ein großer Sturm [korr: Phrase ‘…‘ verschoben, s.u.] 	
		  vor JHWH:
		  nicht im Sturm JHWH.
		  Und nach dem Sturm ein Beben,
		  ‘gewaltig, zerreißend Berge und zerbrechend Felsen‘:
		  nicht im Beben JHWH.
12 		  Und nach dem Beben ein Feuer:



189;  188; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

7	  So u. a. Savran, Encountering 145f.
8	  So Seybold, Elia, dem sich Albertz, Elia, 143 
anschließt. 

5	  Vgl. Thiel, Könige, 221 mit Hinweisen auf die 
Grammatiken.
6	  Von Mose, dem unvergleichlichen biblischen 
Propheten (vgl. Deuteronomium 34,10-12) wird 
auch die umfangreichste Berufungsgeschichte 
erzählt (Ex 3 und 4).

keit gemeint, das Volk dauerhaft an der Seites JHWHs zu halten?7 In den beiden 
folgenden Dialogteilen klären sich diese Fragen.

Eine Klage mit doppelter Antwort 

Die wörtliche Wiederholung sowohl der Frage Gottes an Elija als auch der an-
schließenden Klage in den Versen 9 
und 10 bzw. 13 und 14 hat die Aus-
legung immer wieder beschäftigt. Sie 
erscheint nicht notwendig. Meistens 

wird das Problem literarkritisch „gelöst“; es wird eine Erweiterung des Textes 
durch eine spätere Hand angenommen, die entweder die erste oder die zweite 
Klage eingetragen hat. Eine entstehungsgeschichtliche Annahme hat viele Aspekte 
aus den beiden Dialogen zu berücksichtigen und wird von vielen Vermutungen 
gespeist; daher werden mehrere Entstehungshypothesen vorgeschlagen, die sich 
stark voneinander unterscheiden.

Ich möchte diesen Vermutungen keine eigene hinzufügen, sondern einen anderen 
Blick auf den Text wagen, denn unabhängig von jeder entstehungsgeschicht-
lichen Erklärung der auffälligen Wiederholung bleibt die Aufgabe bestehen, die 
vorliegende Textfassung zu interpretieren. Wer sich ganz auf die Entstehungs-
geschichte zurückzieht, muss unterstellen, dass der jetzige Text schlichtweg 
verunstaltet ist und durch eine Rekonstruktion ersetzt werden muss. Es gibt 
alternative Lesarten für den „Endtext“; so wurde vorgeschlagen, darin die Ab-
bildung eines zweistufigen Audienzvorgangs zu sehen: Zunächst trägt Elija sein 
Anliegen dem „Wort JHWHs“ (das dann als eigener Handlungsträger zu denken 
wäre) vor, dann dem inzwischen erschienenen Gott selbst.8 Mir erscheint diese 
Erklärung wenig plausibel, weil es in Vers 9 keine Andeutung einer Audienz-
szenerie gibt. Die vom Text gelegten Spuren weisen in eine andere Richtung: Im 
zweiten Dialog schickt Gott Elija in den Norden zurück mit drei Salbungsauf-
trägen und drei Gerichtsansagen, die darauf hinauslaufen, dass Israel bis auf den 
„Rest“ von siebentausend (Personen? Männern?) dezimiert wird, die Baal nicht 
verehrt haben. Damit reagiert Gott auf die schweren Vorwürfe des Bundesbruchs, 
des Kultfrevels und der Tötung der JHWH-Propheten, die Elija vorgetragen hatte.
 
Elijas Klage ist aber mit dieser Reaktion Gottes im zweiten Dialog nicht um-
fassend aufgenommen: Die Klage setzt nicht mit Vorwürfen an Israel ein, sondern 
mit Elijas Hinweis, dass er einen „außerordentlichen Eifer für JHWH, den Gott 
der Heere“ gezeigt habe. Die Aussagen über die Theophanie in den Versen 11 und 
12, die immer das Hauptinteresse am Text auf sich gezogen haben, lassen sich als 
Auseinandersetzung mit diesem Engagement Elijas lesen. Nach meinem Lektüre-
vorschlag wird also die Klage Elijas vollständig, und zwar in zwei Anläufen, von 
Gott aufgenommen und beantwortet.

Die Mehrheit der Übersetzungen und Kommentare geht jedoch einen anderen 
Weg. Sie lesen den zweiten Teil von Vers 11 und Vers 12 als Erzählung über 

Wirklichkeit werden soll. Diese Geschlossenheit der Story lässt eine „Steinbruch-
exegese“, die immer problematisch ist, im vorliegenden Fall erst recht fragwürdig 
erscheinen.
Im Zentrum stehen der Gottesberg und eine dortige Höhle. Dass betont von „der 
Höhle“ gesprochen wird, obwohl sie vorher nicht genannt war, ist eine Eigenart 
des Hebräischen; durch den bestimmten Artikel kann eine für den Zusammen-
hang wichtige Größe besonders herausgehoben werden.5 Mit der Ortsangabe, 
evtl. auch der Akzentuierung der Höhle, ist ein wichtiges innerbiblisches Signal 
gesetzt: In der Tora, dem biblischen Basistext, erfährt Mose am Horeb/Sinai Gott 
zwei Mal in neuer Weise – und wird von Gott in die Pflicht genommen (vgl. Ex 3 
und 34). 1 Kön 19 versteht den Propheten Elija in der Spur des Propheten Mose.6

Im ersten Abschnitt 1 Kön 19,3-8 wird Elija an den Horeb geführt. Erzählt wird 
davon durchgängig in einem Zweier-Takt: Elija ging – und kam an (Verse 3 und 
4); er setzt sich unter einen Ginster (Vers 4), er legt sich unter einen Ginster 
schlafen (Vers 5). Zwei Mal kommt auch der (göttliche) Bote und fordert ihn auf: 
„Steh auf! Iss!“ (Verse 5 und 7), zwei Mal steht Elija auf, isst und trinkt (Verse 6 
und 8). Nach zwei Zwischenstationen – Beerscheba und dem einen Tageweg von 
dort entfernten Ort in der Wüste – wird Elija auf den langen Weg zum Gottes-
berg Horeb geschickt, der nicht weniger als einen Fußweg von vierzig Tagen und 
Nächten von der ersten Wüstenstation entfernt ist, den Protagonisten folglich in 
eine große Distanz zu seinem bisherigen Wirkungskreis bringt. Wie Mose in der 
Dornbuschszene nicht nur in die Wüste, sondern „über die Wüste hinaus“ (wört-
lich: „hinter die Wüste“, also an eine besondere Stelle), und zwar „zum Gottes-
berg Horeb“ gelangt (Ex 3,1), wird auch Elija weit entfernt von seinem und dem 
Lebensbereich Israels zum Ort der Gottesbegegnung am Horeb geführt (1 Kön 
19,8).

Auf die Handlungen im ersten Hauptteil folgt ein umfangreicher Dialogteil (Vers 
9-18). Auch hier ist das formale Mittel der Gestaltung wieder der Zweier-Takt. 
Die beiden Dialogteile (Verse 9-12 und 13-18) sind streng parallel aufgebaut und 
kennen einen zweimaligen Wortwechsel. Mit der Frage Gottes (zuerst ist „das 
Wort JHWHs“ das Sprechersubjekt, dann eine göttliche „Stimme“) werden in 
Vers 9 der erste und in Vers 13 der zweite Dialog eröffnet. Die Frage lautet in 
beiden Fällen: „Was willst du hier, Elija?“ Elija antwortet, darauf repliziert Gott. 
Der Text endet nach diesen beiden kurzen Dialogen, die zwei Drittel des Textes 
ausmachen, ohne einen erzählerischen Abspann.

Elijas Klage ist in jedem der drei Textteile das akzelerierende Moment. Der von 
König Ahab und seiner Frau verfolgte Streiter für den Gott JHWH – dessen 
religionspolitisches Programm in dem biblisch sonst nicht verwendeten Satz-
namen „Mein Gott ist JaH (= JHWH)“ festgehalten ist – wünscht sich den Tod, 
weil er „nicht besser als seine Väter“ sei. In Vers 4 klingt die Klage des Propheten 
unverständlich, macht er sich doch in gewisser Weise zu eigen, was ihm die 
königlichen Verfolger antun wollen und wovor er geflohen war. Auch ist nicht 
nachvollziehbar, worin er sich mit „seinen Vätern“ vergleicht. Ist die Erfolglosig-

Ich möchte diesen Vermutungen keine eigene hinzu-
fügen, sondern einen anderen Blick auf den Text wagen.



191;  190; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

11	 Vgl. Schmoldt, Begegnung, 26.
12	 Nach dem ersten JHWH-Namen-
Midrasch in Ex 3; ich schlage für diese Art der 
Namenserläuterung den Terminus „Midrasch“ 
vor, weil es sich um Erläuterungen des 
geheimnisvollen JHWH-Namens handelt, die 
midraschartig aus dem Erzählzusammenhang 
heraus entwickelt worden sind. Zu Ex 34,6 und 7 
vgl. die Einheitsübersetzung, die alle Aussagen als 
Selbstoffenbarung JHWHs versteht. Gebräuchlich, 
aber m.E. weniger treffend, sind auch die 
Bezeichnungen „Gottesnamenformel“ (E. Zenger) 
oder „Gnadenformel“ (H. Spieckermann).
13	 Dieser Sprachgebrauch ist selten (vgl. neben 
den genannten Stellen Gen 18; Ez 16 u. Hos 10) 
und daher umso signifikanter.
14	 Vgl. Waltke / O’Connor, Syntax, 677f: „a logical 
bridge”.
15	 So – und nicht als Bericht vom Kommen Gottes 
– hat es auch die Septuaginta verstanden, die sich 
eng am hebräischen Text bewegt. 
16	 So etwa Thiel, 222. – Aber auch das ist 
in der Hebräischen Bibel nicht unüblich; 
Ausführungsberichte können fehlen, wenn der 
Zusammenhang eindeutig ist. 
17	 S.a. Albertz, Elija, 146.

9	  So mit zahlreichen Argumenten Schmoldt, 
Begegnung 25 und Rogland, Elijah, 93.
10	 Die Vorstellung vom Zerreißen der Berge 
und Zerbrechen der Felsen gehört sachlich zum 
Erdbeben, nicht zum Sturm; der Text ist wie 
angezeigt zu korrigieren.

12 		  Und nach dem Beben ein Feuer:
		  nicht im Feuer JHWH.
		  Und nach dem Feuer ein Ton/Geräusch (hebr.: qol) einer 	
		  leisen Windstille.“

Ein Einwand könnte sich aufdrängen, ist aber leicht zurückzuweisen: Dass Gott, 
der Sprecher in den Versen 11 und 12, von sich selbst in der für uns als ungewohnt 
und störend empfundenen 3. Person spricht, ist in der Hebräischen Bibel nicht 

ungewöhnlich.11 Der bekannte zweite 
JHWH-Namen-Midrasch in Ex 34,6 
und 7 ist nach der Ankündigung in 
Ex 33,19 ebenfalls so gestaltet12 – ein 
weiteres Indiz für die Verbindungen 
zwischen der Elijaerzählung und der 

Mosedarstellung in Ex 33 und 34. Ex 33,19.22 wird die Erscheinung Gottes 
vor Mose mit dem Verb „vorüberziehen“ angekündigt, in Ex 34,6 wird die 
entsprechende Ausführung erzählt. Derselbe Theophanieterminus „vorüber-
ziehen“13 (mit dem Subjekt JHWH) zu Beginn der Gottesrede in 1 Kön 19,11 
verstärkt den intertextuellen Verweisungszusammenhang zwischen den beiden 
Horeberzählungen um Mose und um Elija.

In 1 Kön 19,11a wird die Aussage vom Vorübergehen Gottes mit „und siehe“ 
logisch an den Vordersatz angeschlossen14 und mit der Verbform („vorüber-
ziehend“), einem Partizip, wird auf ein unmittelbar bevorstehendes Ereignis 
hingewiesen.15 Die Kommentare nehmen diese Gestaltung durchaus wahr, und 
dennoch dominiert die These, mit „und siehe“ werde ein Erscheinungsbericht ein-
geleitet. Dieser Bruch zwischen der präzisen Textwahrnehmung und der Deutung 
wird damit begründet, dass sonst der eigentliche Erscheinungsbericht nach Vers 
12 fehle.16 Abgesehen von der fragwürdigen Zirkelhaftigkeit der Argumentation, 
die im Text finden will, was er sagen müsste, ist die Forderung eines Ausführungs-
berichts nicht zwingend, weil der Text auch in der hier vorgeschlagenen Deutung 
verständlich ist.17 Er gewinnt sogar, denn mit der Thematisierung der Theophanie 
in der Gottesrede, erhält er gegenüber der „Berichtsvariante“ zusätzliche Aus-
sagekraft: Gott selbst teilt Elija mit, wo und wie er, JHWH, nicht in Erscheinung 
tritt! Gottes Absage geschieht gleich drei Mal: JHWH ist nicht im Sturm! Nicht 
im Beben! Nicht im Feuer! 

Allein dieser rhetorische Dreiklang hallt im Zusammenhang der Elijaerzählungen 
– ganz unabhängig von dem abschließenden „Halbsatz“ über den „sanften Luft-
zug“ – besonders kräftig nach. Noch in Kapitel 18 kommt „das Feuer JHWHs“ 
vom Himmel herab und verzehrt das von Elija zubereitete Brandopfer (Vers 38); 
und die große Dürre wird beendet durch einen „Sturm“ mit Wolken und Stark-
regen (Vers 45). Gottes Wirken drückt sich aus in den „gewaltigen“ (1 Kön 19,11) 
Naturphänomenen, so die im Alten Testament häufige Sicht. Die drei Phänomene 
Feuer, Erdbeben und Wind gehören neben weiteren wie Wolkendunkel und Rauch 
fest zum alttestamentlichen Theophanieinventar (vgl. 2 Sam 22 = Ps 18 und Ps 
29 u.v.a.). 1 Kön 19,11 und 12 rücken JHWH weit davon ab. Wenn festgehalten 

Gottes Erscheinen. Um dagegen die oben vertretene Position zu untermauern, ist 
ein genauer Blick auf Vers 11 hilfreich. Die Diskussion dreht sich um die Aus-
sagen zum Nicht-Erscheinen Gottes in Sturm, Erdbeben und Feuer bzw. seinem 
aufsehenerregend neuartigen Erscheinen in einem „sanften, leisen Säuseln“ 
(1 Kön 19,12 nach der Einheitsübersetzung). Wie so oft, wenn im Alten Testa-
ment über das Erscheinen Gottes gesprochen wird, zeigt der Text nicht nur inhalt-
liche, sondern auch sprachliche Auffälligkeiten, die besondere Interpretations-
anstrengungen erfordern – und dennoch selten zu eindeutigen Ergebnissen führen. 
Die Rede vom Kommen Gottes rührt an die Grenzen des Sagbaren; das bildet sich 
auch in der Textgestalt ab. Erinnert sei nur an die bereits eingangs genannten 
Theophanien in Ex 3; 24 und 34. 
In der Einheitsübersetzung von 2016 lautet der fragliche Abschnitt 1 Kön 19,11-
13:

11	 Der Herr antwortete:
 		  „Komm heraus und stell dich auf den Berg vor den Herrn!“ 
	 Da zog der Herr vorüber: Ein starker, heftiger Sturm, der 		
	 die Berge zerriss und die Felsen zerbrach, ging dem Herrn 		
	 voraus. Doch der Herr war nicht im Sturm.
	 Nach dem Sturm kam ein Erdbeben. Doch der Herr war nicht im  
	 Erdbeben.
12 	 Nach dem Beben kam ein Feuer. Doch der Herr war nicht im Feuer. 
	 Nach dem Feuer kam ein sanftes, leises Säuseln.
13 	 Als Elija es hörte, hüllte er sein Gesicht in den Mantel, trat hinaus 	
	 und stellte sich an den Eingang der Höhle. 

Nach dem Befehl Gottes an Elija herauszutreten wird – so die Einheitsüber-
setzung, die wie jede Übersetzung auch schon Deutung ist – die Theophanie 
erzählt. Das ist das verbreitete Verständnis dieser viel zitierten Bibelstelle, es ist 
jedoch nicht zwingend. Vielmehr legt der hebräische Text ein anderes Verständnis 
nahe, denn in ihm wird vom Kommen Gottes bemerkenswerterweise nicht in der 
üblichen grammatikalischen Form erzählt. Ein Wechsel von der Aufforderung an 
Elija zur Schilderung des Vorübergangs Gottes ist gerade nicht im Text angezeigt. 
Mit „Und siehe“ wird in Vers 11 vielmehr die vorangehende Gottesrede fort-
gesetzt, und die sich anschließenden Detailaussagen über das (Nicht-)Erscheinen 
Gottes erzählen nicht, was sich ereignet (hat), sondern beschreiben in verblosen 
Sätzen, wo Gott nicht ist. Daher ist die Annahme berechtigt, dass Gott weiter-
hin spricht und die Gottesrede bis zum offenen Schluss am Ende von Vers 12 
reicht.9 Alle Aussagen über die Weisen des göttlichen Kommens sind Teil einer 
zusammenhängenden Gottesrede:

11 	 Und er [JHWH] sprach:
		  „Tritt heraus und stell dich hin auf den Berg vor JHWH,
		  und siehe,/denn JHWH ist im Begriff vorüberzuziehen:
		  und ein großer Sturm vor JHWH:
		  nicht im Sturm JHWH.
		  Und nach dem Sturm ein Beben,
		  ‘gewaltig, zerreißend Berge und zerbrechend Felsen‘10:
		  nicht im Beben JHWH.

Gott selbst teilt Elija mit, wo und wie er, JHWH, nicht in 
Erscheinung tritt! Gottes Absage geschieht gleich drei 
Mal: JHWH ist nicht im Sturm! Nicht im Beben! Nicht im 
Feuer!



193;  192; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

18	 Thiel, Könige, 268.
19	 Hebräisches und Aramäisches Lexikon, 119 (zu 
dmmh). 
20	 In Wundererzählungen wird der Kontrast 
zwischen dem bedrohlichen Sturm und der „großen 
Meeresstille“ als Metapher für den Basiskonflikt von 
Tod und Leben eingesetzt, z. B. Ps 107,29 und Mk 
4,37-39.
21	 Buber, Bücher der Geschichte, zur Stelle.
22	 Vgl. Savran, Encountering, 219.

in Vers 13. Die Verbindung geschieht über das Signalwort „qol“, das in den 
Theophaniezusammenhang gehört (vgl. Ex 19; 1 Kön 18; Ps 29 u.ö.).  Der Über-
gang nutzt die semantischen Möglichkeiten dieses Ausdrucks und eröffnet zu-
gleich größere Horizonte: qol bezeichnet allgemein etwas akustisch Wahrnehm-
bares, heißt also „Ton“ oder „Geräusch“ (engl. sound), gleich ob leise oder laut, 
daher kann es auch den Donner meinen; das Wort benennt auch die „Stimme“ 
(engl. voice)  von Menschen wie von Tieren, aber auch die Stimme Gottes – und 
näherhin die Stimme, die sich artikuliert und in Worten hörbar wird; schließlich 
wird mit diesem Ausdruck auch das Verlautete selbst, die „Nachricht“, benannt. 

Vers 12 und 13 nutzt die im Ausdruck „qol“ gegebene semantische Differenz 
von „Geräusch“ und „Stimme“. Zwischen der Gottesrede und der Reaktion Elijas 
hätte in einer ausführlichen Erzählung ein Bericht über die Theophanie seinen 
Platz gehabt. Der Bibeltext hält sich jedoch zurück und verzichtet auf eine direkte 
Aussage über das Kommen Gottes. Es wird Elijas Reaktion auf den Wechsel von 
Sturm, Erdbeben und Feuer zur leisen, schwach wahrnehmbaren Bewegung der 
Luft mitgeteilt. Elija befolgt den zu Beginn des ersten Dialogs ergangenen gött-
lichen Befehl, aus der Höhle herauszutreten, und verbirgt sein Gesicht in seinem 
Mantel als Zeichen für und Schutz vor der göttlichen Gegenwart. Dann hört er 
„eine Stimme“, die zu ihm spricht. Dass es sich dabei um Gottes Stimme handelt, 
wird in den Versen 13 und 14 nicht explizit gesagt, ist aber unzweifelhaft, zum 
einen durch die Parallelität dieses Dialoganfangs mit dem Beginn des ersten 
Dialogs (Vers 9) und zum zweiten durch die geheimnisvolle Aura dieser Mit-
teilung, die an der Reaktion des Protagonisten (Vers 13) ablesbar ist. Das Signal-
wort „qol“ eröffnet eine wichtige intertextuelle Brücke zur Erscheinung Gottes 
vor Mose am Horeb/Sinai und zur Mitteilung göttlicher Worte (Dtn 4,12.33; 5,22-
28), dort allerdings verbunden mit Feuer und starken akustischen Phänomenen, 
so dass 1 Kön 19 sich an dieses Basisereignis der Tora anschließt und zugleich 
davon absetzt. 

Nachdem Elija in Vers 14 seine Klage mit den aus V. 10 bekannten Worten wieder-
holt hat, reagiert JHWH in der Antwort auf die Vorwürfe, die sich auf Israel be-
ziehen und kündigt ein Gericht über Israel an, aus dem nur ein Rest hervorgehen 
wird. Die Zahl von siebentausend, die überleben sollen, weil sie Baal nicht ver-
ehrt haben, ist sicher als „runde Größe“ zu deuten; es gibt einen Rest, Israel wird 
trotz des Abfalls zu Baal nicht untergehen. Die drei göttlichen Salbungsaufträge 
zielen auf die Einsetzung des Aramäerkönigs Hasaël, des Nordreichskönigs Jehus 
und des Elija-Nachfolgers Elischa in ihrer Rolle als göttliche Gerichtswerkzeuge 
ab. Elija wird berufen, das göttliche Gericht über Israel in die Wege zu leiten, 
weil Israel den Bund verlassen hat. Zwar ist angesichts dieser äußerst harten Ge-
richtsworte die verkürzte Rezeption von 1 Kön 19 psychologisch verständlich; 
sie nivelliert jedoch die Spannungen und verspielt das produktive Potential des 
Bibeltextes. 

wird, dass Gott darin nicht zu finden ist, bedeutet das einen gewaltigen Bruch mit 
einer großen religiösen Tradition und eine direkte Zurückweisung traditioneller 
Weisen theologischen Denkens und Redens. 1 Kön 19 unterstreicht diese Ab-
sage mit dem narrativ wichtigsten Mittel, der direkten Gottesrede: Vom göttlichen 
Sprecher selbst, also mit höchster Autorität, wird eine überkommene Gottesvor-
stellung verabschiedet. 

Im ersten Dialog wird geklärt, dass Phänomene der Stärke und Gewalt nicht 
zu JHWH passen. Wenn es in einem 
Kommentar zur Stelle heißt, die drei 
Theophanieelemente würden präziser 
bestimmt und seien „nichts mehr und 

nichts weniger als Vorboten des ihnen folgenden Gottes“18, so trifft diese Aussage 
nicht den Kern – wenn es erlaubt ist, einem narrativen Zusammenhang solche 
Stringenz der Aussage abzuverlangen. Gott kommt ja nicht nur nach diesen Er-
scheinungen, wie der Ausdruck „Vorboten“ nahelegt, sondern sein Kommen ist 
von ganz anderen Erscheinungen begleitet, wird mit anderen Vorstellungen ver-
knüpft. 

Das neue Verständnis nimmt die erste der drei zurückgewiesenen Erscheinungs-
weisen auf und wendet sie ins Gegenteil: Dem „großen Sturm“ steht „die Wind-
stille“, das „Aufhören aller starken Luftbewegung“19 gegenüber. Der Kontrast 
wird noch gesteigert durch das Attribut „fein“, „dünn“ oder „leise“.  Der vielfach 
gedeutete Ausdruck scheint also eine ganz schwache Luftbewegung am Rande 
der Wahrnehmbarkeit zu bezeichnen. Der Gegensatz wird auf der Ebene natür-
licher Phänomene belegt, auch die Septuaginta spricht von einem „schwachen 
Lüftchen“20. Martin Bubers bekannte Übersetzung „eine Stimme verschwebenden 
Schweigens“21 hat große poetische Kraft, gibt aber den Bezug zu einem Natur-
phänomen auf; sie scheint eher auf den Assoziationshintergrund der Dialogphilo-

sophie zu verweisen. 

Das Muster „nach dem Natur-
phänomen X ein Phänomen Y – nicht 
im Y JHWH“ wird drei Mal in der-
selben Weise, beim vierten Mal jedoch 

nur noch zur Hälfte ausgeführt. Die Gottesrede endet im hebräischen Text offen: 
„Und nach dem Feuer das Geräusch/der Ton/Klang einer schwachen Windstille“. 
Eine direkte Aussage zur Erscheinung Gottes im Zusammenhang mit diesem 
Phänomen unterbleibt. In der Septuaginta dagegen wird auch beim vierten Mal 
das Muster vollständig ausgeführt: „und nach dem Feuer ein Geräusch eines 
schwachen Lüftchens – und dort der Herr“. Ob die hebräische oder die griechische 
Variante Ursprünglichkeit beanspruchen kann, lässt sich nicht entscheiden.

Im hebräischen Text bleibt in Vers 12 noch alles in der Schwebe.22 Aber mit 
dem Wechsel von der Gottesrede zur Stimme des Erzählers in Vers 13 wird ganz 
behutsam Gottes Gegenwart angedeutet. Der Schluss der Gottesrede in Vers 
12 wird eng verzahnt mit der erzählerischen Einleitung des zweiten Dialogs 

Im ersten Dialog wird geklärt, dass Phänomene der Stärke 
und Gewalt nicht zu JHWH passen.

Im hebräischen Text bleibt in Vers 12 noch alles in der 
Schwebe. Aber mit dem Wechsel von der Gottesrede zur 
Stimme des Erzählers in Vers 13 wird ganz behutsam 
Gottes Gegenwart angedeutet.



195;  194; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

26	 Der Babylonische Talmud würdigt im Traktat 
Eruwim 13b diese anti-ideologische Sinnpluralität, 
die sich in den Diskussionen unter den Gelehrten 
abbildet: „Die Worte der einen und der anderen 
sind Worte des lebendigen Gottes.“   
27	 Päpstliche Bibelkommission, Interpretation, 79.
28	 Keil, Könige, 213. – Die Rechtschreibung des 
Originals ist beibehalten.
29	 Irsigler, Gottesbilder Bd. I, 562.

23	 Knauf, 1 Könige 15-22, 326. 
24	 Ebd.
25	 Crüsemann, Gottes leise Stimme, 213.

nebeneinandergestellt werden, ein Normalfall.26 „Es ist gerade eine Eigenart der 
Bibel, kein strenges System zu bilden, sondern im Gegenteil in der Dynamik von 
Spannungen zu stehen.“27 1 Kön 19 verleiht der anderen Sicht zusätzliches Ge-
wicht durch die Stilisierung als Stimme Gottes. 

In das Elijabild wird mit dieser korrigierenden Ergänzung das differenzierte 
Gottesbild „vom Sinai“ (vgl. Ex 33 und 34) eingeschrieben, wie vor 150 Jahren 
der Kommentar Carl-Friedrich Keils mit Bezug auf Johann Gottfried Herder 
herausgearbeitet hat: „Ihm (Elija: G.St.) wolte nun der Herr nicht blos seine 
Herrlichkeit offenbaren, sondern zugleich zeigen, daß sein Eifern für die Ehre 
des Herrn mit der Liebe, Gnade und Langmut Gottes nicht im Einklang stehe. 
‚Das Gesicht sollte dem Feuereifer des Propheten, der alles im Sturm verbessern 
wollte, Gottes linden Gang zeigen und seine langmütige sanfte Natur predigen, 
wie dort die Stimme es Mosi that; darum war die Erscheinung so schön verändert‘ 
(Herder, Geist der hebr. Poesie 1788. II S. 52).“28

Es deutet sich eine „Verschiebung“ im Gottesbild an, die im weiteren Verlauf des 
Kanons wiederholt hervortritt. Im Jesajabuch wird an der Figur des sogenannten 
Gottesknechtes eine nicht gewaltförmige Weise der Durchsetzung göttlicher 
Rettung reflektiert (vgl. Kapitel 50 und 53). Psalm 44 stellt unter dem Eindruck 
der Erfahrung von Verlassenheit und Ohnmacht im Exil Israels Vertrauen auf den 
Gott, der Israels Kriege führt, massiv in Frage.

Im weiteren Verlauf der Elijageschichte ist zu beobachten, dass „Gott selbst (…) 
seinen Propheten weg vom Weg der Gewalt“29 führt. 2 Kön 1,2-17 erzählt eine 

weitere Episode, in der Elija seinen 
Gott JHWH tiefer kennenlernt: Er-
neut kritisiert Elija den Glaubens-
abfall eines Königs, in diesem Fall des 
Ahabsohnes Ahasja; dieser sucht in 

schwerer Krankheit Rettung bei „Beelzebul, den Gott von Ekron“ (2 Kön 1,2). 
Dem königlichen Befehl, zu ihm zu kommen, widersetzt sich Elija, er lässt auf 
zwei militärische Gesandtschaften Feuer vom Himmel regnen, so dass jeweils der 
Hauptman mit fünfzig Soldaten umkommt. Elija ändert sein Verhalten, nachdem 
er zwei Botschaften gehört und offenbar verstanden hat: Der dritte Hauptmann 
sagt zu ihm:

„Mann Gottes, möge doch in deinen Augen mein Leben
und das Leben deiner Diener, dieser Fünfzig,
einen Wert haben.
Siehe, Feuer kam vom Himmel
und fraß die zwei früheren Hauptleute und ihre Fünfzig.
Nun aber möge mein Leben einen Wert haben in deinen Augen!“

Dazu kommt die Aufforderung durch den Boten JHWHs:
„Geh mit ihm hinab
und sei ohne Furcht vor ihm!“

Kanonische Vielstimmigkeit in kritischer Absicht

Wer die in 1 Kön 19 erzählte Geschichte als Erfahrungsweg Elijas nachvollziehen 
möchte, wird am Ende, bei der Lektüre der Gerichtsworte in der abschließenden 
Gottesrede (Verse 15-18) enttäuscht sein. Es geht alles wie gewohnt weiter – 
drastischer ausgedrückt: die Geschichte der Gewalt geht weiter, Elija steht in 
ihrem Dienst, auch wenn der Prophet nicht selbst die Könige salbt, sondern von 
den drei Befehlen nur die Einsetzung Elischas ausführt. So bilanziert Ernst Axel 
Knauf nüchtern: „Anders als Mose geht Elija aus seiner Gottesbegegnung völlig 
unverändert hervor.“23 Knauf geht sogar so weit, von „Elijas Versagen am Gottes-
berg“24 zu sprechen, da er anders als Mose in Ex 33,12-16 keine Fürbitte für das 
vom rechten Weg abgekommene Volk einlegt.

Das ist eine mögliche Lesart des Textes! Eine Lesart, die gewissermaßen von 
innen her – aus der Story heraus – argumentiert. Es bietet sich aber auch eine alter-
native Sicht an. Sie setzt an bei der sofort ins Auge springenden formalen Auf-
fälligkeit des Textes, das ist die große wörtliche Übereinstimmung zwischen den 
beiden Dialogen in den Versen 9-12 und 13-15. Was zunächst wie eine stilistische 
Schwäche erscheint, kann auch als Stärke betrachtet werden: Der erste Dialog 
trägt in den von Gewalt bestimmten Erzählzusammenhang der Elijageschichten 
eine andere Sicht der göttlichen Wirklichkeit ein, wirkt wie eine korrigierende 
Anmerkung, die einen bestehenden Wortlaut nicht beiseite wischen, aber immer-
hin aus seiner Monopolstellung verdrängen konnte. Das wird über das Mittel der 
Anknüpfung und der Absetzung zugleich erreicht.

Zugegeben, es ist nur ein kleiner „Eingriff“, aber ein inhaltlich hoch bedeutsamer: 
In der Gottesrede scheint ein anderes Gottesbild auf, das eine Irritation in der 
Lektüre bewirkt. Frank Crüsemann findet für diesen Vorgang ein sehr treffendes 
Bild: „Wie eine Weiche, die aus einem Schienenstrang herausführt, zunächst nur 
eine minimal abweichende Spur ist, dann aber immer entschiedener in eine deut-
lich andere Richtung führt, so ist es hier mit der leisen Gottesstimme.“25

1 Kön 19 ist eine Erzählung im Kontext des größeren Komplexes der 
Elijageschichten (1 Kön 17 – 2 Kön 2). Wenn sich Erzählungen um eine heraus-
gehobene Gestalt, und eine solche ist Elija zweifellos, verfestigt haben, wird es 
schwerer, das Bild zu korrigieren. In 1 Kön 19, 11-13a lässt sich ein Korrektur-
versuch beobachten: Er erfolgt so, dass punktuell eine andere Theologie in eine 
vorhandene Erzählung eingeflochten und anschließend der „alte“ Erzählfaden mit 
den Versen 13b-14 wiederaufgenommen wird.

Der Eintrag stellt klar, dass JHWH, der Gott Israels, für den Elija mit allen Mitteln 
streitet, mit dem tradierten Bild eines gewalt(tät)igen Gottes nicht erfasst wird. 
Die Geschichte läuft weiter auf den Bahnen von Schwert und Blut; auch davon 
handelt 1 Kön 19. Aber es gibt – verbunden mit dem gewaltaffinen Eiferer für 
JHWH – diese andere Stimme, die alternative Sicht in ihrer ganzen Sperrigkeit. 
Der Bibelkanon hat die Größe, die eine wie die andere Sicht zu bewahren. Für 
unser auf Stringenz und Nichtwidersprüchlichkeit ausgerichtetes Denken kann 
das störend wirken; biblisch sind divergierende Sichtweisen, die unausgeglichen 

Im weiteren Verlauf der Elijageschichte ist zu beobachten, 
dass „Gott selbst (…) seinen Propheten weg vom Weg 
der Gewalt" führt.

http://G.St


197;  196; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

30	 Crüsemann, Elia, 132.

Hubert Irsigler, Gottesbilder des Alten Testaments. Von Israels Anfängen bis 
zum Ende der exilischen Epoche Teilband I, Freiburg 2021.

Carl-Friedrich Keil, Die Bücher der Könige, Gießen 1988, Nachdr., der 2. Aufl. 
von 1876.

Ernst Axel Knauf, 1 Könige 15-22 (Herders Theologischer Kommentar zum 
Alten Testament), Freiburg 2019.

Konzise und Aktualisierte Ausgabe des Hebräischen und Aramäischen Lexikons 
zum Alten Testament, Leiden 2. Aufl. 2019.

Max Rogland, Elijah and the ‘Voice’ at Horeb (1 King 19). Narrative Sequence 
in the Masoretic Text and Josephus, in: Vetus Testamentum 62 (2012) 
88-94.

Georg W. Savran, Encountering the Devine. Theophany in Biblical Narrative 
(Journal for the Study of the Old Testament Supplement Series 420), 
London 2005.

Hans Schmoldt, Elijas Begegnung mit Jahwä (1 Kön 19,9-14), in: Biblische 
Notizen 43 (1988) 19-26.

Heinz-Günther Schöttler, Monopolverlust und Gotteskrise. Eine absichtsvolle 
und gegenwartsbezogene Auslegung von 1 Kön 19, in: Anja Baumer-Löw 
u. a. (Hg.), Löscht den Geist nicht aus! (1 Thess 5,19). Theologische und 
pastorale Kompetenz in Zeiten kirchlichen Umbruchs, Münster 2007, 
116-149. 

Septuaginta Deutsch. Das griechische Alte Testament in deutscher Übersetzung, 
2. Aufl. Stuttgart 2010.

Klaus Seybold, Elia am Gottesberg. Vorstellungen prophetischen Wirkens nach 
1. Könige 19, in: Evangelische Theologie 33 (1973) 3-18.

Winfried Thiel, Könige (Biblischer Kommentar IX/2 Lfg. 2-4), Neukirchen-
Vluyn 2002-2009.

Bruce K. Waltke / M. O’Connor, An Introduction to Biblical Hebrew Syntax, 
Winona Lake 1990.

Die Überwindung der Gewaltaffinität und die Wende im Gottesbild werden nicht 
theoretisch fundiert, das Setting der Erzählung wird auch in dieser Elijaepisode 
nicht verlassen. „Nur durch die Art, wie erzählt wird, findet eine Auseinander-
setzung mit jenem Denken statt, nach dem Gewalt im Namen Gottes oder der 
Wahrheit, der Gerechtigkeit oder der Freiheit ausgeübt werden muß und darf. Mit 
sehr wenigen Worten, die unscheinbar sind und die man leicht überlesen kann, ge-
schieht das. Geradezu nebenbei, im Vorübergehen, wird ein Begriff wie der ‚Wert 
des Lebens‘ geprägt. Es wird dabei auf die Ursache so vieler Morde und Massaker 
verwiesen, die Angst und Frucht voreinander. Gott selbst und sein Bote stehen 
hier (erg.: in 2 Kön 1 wie bereits in 1 Kön 19: G. St.) gegen seinen Propheten.“30

Töne des Neuen

Die Wege zur Überwindung verstörender Gottesbilder, die von Macht und Gewalt 
geprägt werden, sind lang und steinig und verlaufen keineswegs geradlinig. Die 
Bibel zeigt schonungslos die gewaltverhaftete Welt, in der Gottes Name immer 
wieder auch durch die „eifrigsten“ Gottesverehrer verdunkelt wird – und sie lässt 
die leisen Töne anklingen, in denen das Neue, das Ersehnte und Rettende hörbar 
wird.

Literatur

Rainer Albertz, Elia. Ein feuriger Kämpfer für Gott (Biblische Gestalten Bd. 
13), Leipzig 2006.

Der Babylonische Talmud, Bd. II. übers. von Lazarus Goldschmidt, Frankfurt 
1996.

Päpstliche Bibelkommission, Die Interpretation der Bibel in der Kirche (Ver-
lautbarungen des Apostolischen Stuhls 115), Bonn 1993.

Martin Buber / Franz Rosenzweig, Die Schrift. Bd. 2 Bücher der Geschichte, 
Darmstadt 1985.

Frank Crüsemann, Elia – die Entdeckung der Einheit Gottes. Eine Lektüre 
der Erzählungen über Elia und seine Zeit (1 Kön 12 – 2 Kön 2) (Kaiser 
Taschenbücher 154), München 1997.

Frank Crüsemann, Gottes leise Stimme gegen Gewalt im Namen Gottes. Elija, 
Mose und die Anfänge des biblischen Monotheismus, in: Bibel und 
Kirche 66 (2011) 208-214.

Thomas Hieke, Gott erscheint. Epiphanie und Theophanie im Alten Testament, 
Freiburg 2024.



199;  198; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Giancarlo Collet—„Sturm auf dem See“ – „… durchnäßt bis auf die Herzhaut“Giancarlo Collet—„Sturm auf dem See“ – „… durchnäßt bis auf die Herzhaut“

1	 Domin, Gesammelte Werke, 117.

Giancarlo Collet
Dr. theol., em. Prof. für Missionswissenschaft an der Katholisch-theologischen 
Fakultät der Universität Münster

„Sturm auf dem See“ –  
„… durchnäßt bis auf die 
Herzhaut“

Eine Geschichte wider den „Schönwetter-
glauben“ 
 
Gedanken anlässlich der Pilgerwanderung 
2024

Bitte1

Wir werden eingetaucht
und mit dem Wasser der Sintflut gewaschen,
wir werden durchnäßt
bis auf die Herzhaut.

Der Wunsch nach der Landschaft
diesseits der Tränengrenze
taugt nicht,
der Wunsch den Blütenfrühling zu halten,
der Wunsch, verschont zu bleiben,
taugt nicht.

Es taugt die Bitte,
daß bei Sonnenaufgang die Taube
den Zweig vom Ölbaum bringe.
Daß die Frucht so bunt wie die Blüte sei,
daß noch die Blätter der Rose am Boden
eine leuchtende Krone bilden.

Und daß wir aus der Flut,
daß wir aus der Löwengrube und dem feurigen Ofen
immer versehrter und immer heiler
stets von neuem
zu uns selbst
entlassen werden.	  
 
Hilde Domin

Der gut 200m unter dem Spiegel des Mittelmeeres liegende See Gennesaret, 
auf dem sich die biblische Geschichte vom „Sturm auf dem See“ abspielt, ist 

bis heute dafür bekannt, dass unberechenbare Fallwinde sich 
zu einem tosenden Sturm entwickeln können und den zuvor 
ruhigen See in bedrohliche Fluten verwandelt. Durch die engen 
Schluchten im Nordosten des Sees sammeln sich die Winde wie 
in einem Trichter und peitschen die Wellen hoch. Doch ebenso 
rasch kann der Spuk verschwinden, und schon wieder liegt der 
See dann ruhig und friedlich da. Die abendliche Zeit der auf-
kommenden Winde muss deshalb schnell genutzt werden, um 
sicher ans andere Ufer gelangen zu können. Dies bildet den 
geographisch-wetterkundlichen Hintergrund der Erzählung, 
wie sie der Evangelist Markus festgehalten hat:

Am Abend dieses Tages sagte Jesus zu seinen Jüngern: 
„Kommt, wir wollen ans andere Ufer fahren!“. Sie schickten 
die Menschen weg und ruderten mit dem Boot, in dem Jesus 
saß, auf den See hinaus. Einige andere Boote folgten ihnen. Da 

Originalbronzeplastik eines  
unbekannten Künstlers 
(Foto: Giancarlo Collet)



201;  200; 

transformatio; transformatio; 2025—Heft 2 

Giancarlo Collet—„Sturm auf dem See“ – „… durchnäßt bis auf die Herzhaut“Giancarlo Collet—„Sturm auf dem See“ – „… durchnäßt bis auf die Herzhaut“

Ein krasser Gegensatz zwischen einer Welt, in der die Jünger wegen des voll-
laufenden Bootes in Panik geraten, Todesängste ausstehen, in ihrer Verzweiflung 
um Hilfe schreien und einem schlafenden Jesus, der die sich anbahnende 
Katastrophe nicht mitbekommt und es daher „seelenruhig“ den anderen überlässt, 
mit ihr klarzukommen. 

Wie alle Menschen bleiben auch Christinnen und Christen in ihrem Leben von 
Stürmen unterschiedlicher Stärke nicht verschont, auch wenn sie es sich anders, 
vor allem überraschungsärmer, jedenfalls ruhiger, friedlicher wünschten. Doch 
gibt es hier keine Ausnahmeregelung, die wir erwarten oder uns gar auf sie be-
rufen könnten. Diese von außen und innen heranstürmenden Einschläge ins All-
tagsleben tragen verschiedene Namen: Überschwemmungen und Dürre, Flucht 
und Vertreibung, Terror und Krieg, Diagnose einer unheilbaren Krankheit, Ver-
lust eines nahestehenden Menschen, tiefe Depression, zerstörte Lebenspläne, 
Arbeitslosigkeit, zerbrochene Beziehung, Verlassenheit, Einsamkeit, … Dies 
alles kann alle treffen, und niemandem dürfte in seinem Leben eine Fahrt auf 
stillen Gewässern über den See ohne überraschende Gegenwinde glücken. Nur 
zu verständlich, wenn daher auch die Jünger, die bisher ihr ganzes Vertrauen auf 
Jesus setzten, in ihrer Not schreien: „Meister, kümmert es dich nicht, dass wir 
untergehen?“

Wie oft verhallt(e) dieser Hilfeschrei gerade auch von denen, die ihr Vertrauen 
auf den Glauben an Jesus setz(t)en im Gefühl, in ihren Lebensnöten allein ge-
lassen und verlassen (worden) zu sein? Nach dem verzweifelten Hilferuf – so be-
richtet die Geschichte – verschläft Jesus jedoch die entscheidende Stunde der Ge-
fahr nicht, sondern sein Wort besiegt schließlich die Angst der Jünger und bringt 
eine große Windstille. Wie die Fahrt dann weiterging, darüber sagt die Erzählung 
nichts außer, dass sie auf die andere Seite des Sees kamen (Mk 5,1). 

Damit ist die Geschichte vom „Sturm auf dem See“ allerdings noch nicht zu Ende, 
sondern sie weckt erneute Aufmerksamkeit. Denn statt, dass sich Jesus gegenüber 
seinen Jüngern irgendwie anerkennend zeigen würde, die ihn immerhin in der 
auch für ihn äußerst prekären Situation einer möglichen Kenterung des Bootes 
aufweckten, macht er ihnen mit einer Gegenfrage einen Vorwurf: „Warum habt 
ihr solche Angst?“, „Habt ihr immer noch kein Vertrauen zu mir?“ Was aber soll 
nun dieser von Jesus erhobene Vorwurf? Eine Rückfrage drängt sich unmittelbar 
auf: Was hätten denn die Jünger, die bisher ihr ganzes Vertrauen auf ihren Meister 
setzten, tun sollen, wenn es um Leben und Tod geht? Auf die eigenen Kräfte 
sturmerprobter Fischer setzen, die ohnehin völlig erschöpft am Ende waren? Ihre 
Ängste nicht zulassen oder sie gar verdrängen? Auch unterdrückte Ängste ver-
schwinden nicht von selbst, sie tauchen wieder auf, vor allem dann, wenn im 
Leben tödlicher Untergang droht.

Könnte es sein, dass Jesus seinen Jüngern nicht deshalb einen Vorwurf macht, 
weil sie Todesangst hatten – diese kannte er selbst auch –, sondern vielmehr 
darum, weil sie Jesus, der mit ihnen im selben Boot saß, seinen tiefen Schlaf – 
Gottes Schweigen – als unbekümmerte Gleichgültigkeit ihnen gegenüber, als ein 

brach ein gewaltiger Sturm los. Hohe Wellen schlugen ins Boot, es lief voll 
Wasser und drohte zu sinken. Jesus aber schlief hinten im Boot auf einem 
Kissen. Da rüttelten ihn die Jünger wach und schrien voll Angst: „Meister, 
kümmert es dich nicht, dass wir untergehen?“ Jesus stand auf, wies den 
Wind in seine Schranken und rief in das Toben des Sees: „Schweig! Sei 
still!“ Da legte sich der Sturm, und es wurde ganz still. „Warum habt ihr 
solche Angst?“, fragte Jesus seine Jünger. „Habt ihr immer noch kein Ver-
trauen zu mir?“ Die Jünger waren fassungslos und sagten zueinander: „Was 
ist das nur für ein Mensch, dass ihm selbst Wind und Wellen gehorchen?“ 
(Mk 4, 35-41).

Die Bildersprache dieser Geschichte kann als Bild unseres Lebens gelesen 
werden und lässt sich leicht verstehen. Als Bild besagt die Geschichte: mensch-
liches Leben ist mit einer risikoreichen Fahrt auf einem weiten Meer vergleich-
bar, in einem unsicheren Boot, übermächtigen Naturgewalten ausgesetzt und dem 
Tode nahe. Dieses Bild – so alt wohl wie Menschen Schiffe bauen – wurde von 
Dichtern, Denkern und Malern beschrieben und bis ins Detail ausgestaltet: 

	; Das Meer – ein Bild für die Welt, tiefblau, ruhig oder aufgewühlt, aber 
auch stürmisch, chaotisch bedrohlich und feindlich – zugleich ein geheim-
nisvoller Ort unermesslicher Weite und unendlicher Sehnsucht.

	; Das Schiff – ein Bild für das gefährdete Unterwegssein des Menschen, 
fremden Naturmächten ausgeliefert, mythologisch gedeutet für ein Leben 
zwischen dessen Aufbruch bei der Geburt und der Überfahrt in das Reich 
der Toten.

	; Segel und Steuerruder – Bilder für den Antrieb und die Lenkung des 
Lebensschiffes, sowie für den menschlichen Willen, den Geist, die Seele, 
kurz: für ein starkes Ich.

Doch ist mit diesen allgemeinen Bildern die Geschichte vom „Sturm auf dem 
See“ noch lange nicht gedeutet, denn es geht in ihr um mehr als um einen 
wundersamen Bericht über ein vergangenes Widerfahrnis, das mit einem offenen, 
hoffentlich glücklichen Ausgang für die Bootsinsassen endet. Die Geschichte 
wird nämlich so erzählt, dass sie aus der Sicht von Christinnen und Christen all-
gemein menschliche Erfahrungen wiedergibt, die sich darin wiedererkennen und 
deshalb ihnen von Generation zu Generation als Evangelium weiterzugeben not-
wendig und hilfreich erschienen. In diesem einen Boot sitzen ja nicht irgend-
welche Menschen, sondern Jünger Jesu (und andere Boote begleiteten ihn), er-
fahrene Fischer also, die sowohl den See Gennesaret von ihrer Arbeit her als 
auch die lokalen Wetterverhältnisse und deren überraschende Kapriolen kennen. 
Mit den Jüngern zusammen ist auch Jesus, der sich ihrer Steuerkunst anvertraut, 
so dass er vom schlagartigen Wetterumschwung zunächst nichts mitbekommt; 
vielmehr schläft er ganz fest auf einem Kissen im Heck. Die Jünger müssen ihn 
deshalb wecken und Klartext reden: „Meister, kümmert es dich nicht, dass wir 
untergehen?“ Oder grob gesagt: Wir saufen ab, und du pennst! Erst daraufhin 
steht Jesus auf und schafft mit starker Stimme Ruhe und große Stille. Durch sein 
wortgewaltiges, rettendes Eingreifen zeigt Jesus aber zugleich, dass der Hilferuf 
seiner Jünger nicht unberechtigt war.



202; 

transformatio; 2025—Heft 2 

Giancarlo Collet—„Sturm auf dem See“ – „… durchnäßt bis auf die Herzhaut“

sie im Stichlassen in ihrer größten Lebensnot wahrnahmen und auch so deuteten? 
Wie konnten die Jünger Jesu auf solch einen Gedanken kommen und zu zweifeln 
beginnen, ob die Überfahrt auch glückt? Hatten sie nicht allen Grund dazu? Es 
ist, – das will die Geschichte sagen – der tiefe Glaube, das unbedingte Vertrauen 
in die Macht Gottes, mit dem Jesus den Sturm bezwingen lässt und damit rettend 
in das Geschehen eingreift.

Wer aus der alltäglichen, überraschungsarmen Gewohnheit zu glauben, aus 
seinem „Schönwetterglauben“, plötzlich herausgerissen wird, für den wird es in 
solch einer Situation, wie sie die Erzählung vom „Sturm auf dem See“ schildert, 
besonders schwer, an seinem bisherigen Glauben unbekümmert weiterhin festzu-
halten. Fragen und Zweifel drängen sich notgedrungen auf und enden im lauten 
oder auch stummen Schrei nach Hilfe und Rettung aus großer menschlicher Not. 
Kurz gesagt: Gerät das Lebensboot in Sturm, wird dies zum Testfall des Glaubens. 
So provozierte gerade der Schlaf Jesu bei seinen Jüngern eine tiefe Verzweiflung, 
die ihren Glauben ins Wanken brachte. Und dennoch: Sie hörten in ihren Todes-
ängsten nicht auf, ihrem Meister zu vertrauen, als sie ihn anschrien: „Meister, 
kümmert es dich nicht, dass wir untergehen?“ 

Die Erzählung vom „Sturm auf dem See“ wirbt um einen Glauben, der selbst 
im drohenden Untergang und Tod an der Rettung durch Gott nicht zweifelt oder 
gar daran verzweifelt, sondern mit letzter Kraft an ihr festzuhalten wagt. In der 
Sprache von Paulus: „gegen alle Hoffnung … voll Hoffnung glauben“ (Röm 4,18). 
Und jene, die eine Hoffnung über den Tod hinaus haben, werden Christ:innen ge-
nannt (1 Thess 4,13-18). Im Vertrauen auf Jesus, der selbst aus dem Tode errettet 
wurde, können auch wir, die wir in unserem angstgeplagten und -gejagten Leben 
dem Nazarener nachzufolgen suchen, auf sein Wort hin es glaubend wagen, auf 
„offene See“ zu fahren. Ein solcher Glaube immunisiert nicht gegen Lebens-
stürme, denen wir oft hilflos ausgesetzt sind und er bedeutet genauso wenig, keine 
Angst mehr zu haben. Doch gibt er die übermächtigen Lähmungen der Angst, 
die uns befallen können auf und wagt es, mit Jesus im Boot „ans andere Ufer zu 
fahren“. Und ebenso wenig nimmt er uns in unserem Lebensboot das Ruder aus 
der Hand, vielmehr traut er uns zu, das Leben selbst in die Hand zu nehmen. Der 
Meister ist an Bord und fährt mit; er vermag sogar schlafend im Sturm Ruhe ins 
Boot zu bringen, die seine Jünger schließlich erstaunt fragen lässt: „Was ist das 
nur für ein Mensch, dass ihm selbst Wind und Wellen gehorchen?“

Literatur

Hilde Domin, Gesammelte Gedichte. Frankfurt am Main 1987.


