2025—Heft 2

io;

transformat

il

Sit

NS R
s
e RN
?Aaﬂi"'w%w«oww\ 7

B

al'
1
i

l
i‘llli?t
Jiil
IS
IS

I
|

Zz= Z
S =
s
SN
Z~
\ IS 2

Bibel; Liturgie; Kultur

“W—vqlf SRS e !
RN
RN



Die Zeitschrift erscheint zweimal im Jahr.
ISSN: 2813-4613

Herausgeber:innen: Claude Bachmann MTh
(Chur) | Dr. Michael Hartlieb (Ziirich) | Prof.
em. Dr. Birgit Jeggle-Merz (Chur/Luzern) | Lic.
theol. René Schaberger MTh (Chur) | Prof. Dr.
Hildegard Scherer (Essen) | Prof. Dr. Georg
Steins (Osnabriick)

Anschrift der Redaktion: Prof. Dr. Birgit
Jeggle-Merz (Chur/Luzern) | Theologische
Hochschule Chur — Alte Schanfiggerstr. 7 — CH
7000 Chur

Design des Templates: www.studiosued.de
Technische Umsetzung: Tiibingen Open

Journals, Universitétsbibliothek Tiibingen

Gefordert durch die Stiftung Freund:innen der
Theologischen Hochschule Chur

Beitrige, die namentlich gekennzeichnet sind,
geben die Meinung ihrer Verfasser:innen
wieder, nicht immer auch die der
Herausgeber:innen. Die in der Zeitschrift ver-
offentlichten Beitrdge sind urheberrechtlich
geschiitzt. Alle Rechte, insbesondere das der

Ubersetzung, vorbehalten.

Fotonachweise: in situ mit Copyrightangaben;

alle anderen Fotos sind gemeinfrei.

Dr. Sina von Aesch; Dammweg 5, CH-2502 Biel/Bienne;
sina@vonaesch.net

Claude Bachmann MTh/dipl Relpédd; Theologische Hochschule Chur,
Alte Schanfiggerstr. 7, CH-7000 Chur; claude.bachmann@thchur.ch

Prof. Dr. Andreas Bieringer; Phil.-Theol. Hochschule Sankt Georgen,
Lehrstuhl fiir Liturgiewissenschaft, Hymnologie und christliche Kunst,
Offenbacher Landstr. 224, D-60599 Frankfurt am Main; bieringer@sankt-
georgen.de

Prof. i.R. Dr. Giancarlo Collet; Am Wittkamp 4, D-48351 Everswinkel;
g.collet@t-online.de

Dr. Paul Deselaers; Dreizehnerstr. 48, D-48159 Miinster; deselaers-p@
bistum-muenster.de

Dr. Ann-Katrin Gisslein; Professur fiir Liturgiewissenschaft, Universitét
Luzern, Frohburgstr. 3, CH-6002 Luzern; ann-katrin.gaesslein@unilu.ch
Julia Hahn M. Ed. / Mag. Theol.; Humboldt-Universitit zu Berlin,
Zentralinstitut fiir Katholische Theologie, Unter den Linden 6, D-10099
Berlin; julia.hahn@hu-berlin.de

Dir. Joachim Hake; Katholische Akademie in Berlin, Hannoversche Str. 5,
D-10115 Berlin; hake@katholische-akademie-berlin.de

Dr. Michael Hartlieb; Theologisch-pastorales Bildungsinstitut TBI,
Pfingstweidstr. 28, CH-8005 Ziirich; michael.hartlieb@tbi-zh.ch

PhD Jacob Hesse; Ruhr-Universitdt Bochum, Lehrstuhl fiir Philosophisch-
Theologische Grenzfragen, Katholisch-Theologische Fakultit, Postfach
168, D-44780 Bochum; jacob.hesse@rub.de

Anna-Lena Jahn MA; Theologische Hochschule Chur, Alte Schanfiggerstr.
7, CH-7000 Chur; anna-lena.jahn@thchur.ch

Prof. em. Dr. Birgit Jeggle-Merz; Obere Bahnhofstr. 4, CH-7402
Bonaduz; birgit@jeggle-merz.ch

Gordon Matthews; Okumenische Gemeinschaft Wethen, Mittelstrasse 4,
D-34474 Diemelstadt-Wethen; gordonmatthews93@gmail.com

Prof. Dr. Georg Steins; Maikottenhdhe 31, D-48155 Miinster; georg.
steins@t-online.de

Dr. des. Fabio Theus; Theologische Hochschule Chur, Alte Schanfiggerstr.
4, CH-7000 Chur; fabio-theus@windowslive.com

Dr. Franz Toéth; Theologisch-pastorales Bildungsinstitut TBI,
Pfingstweidstr. 28, CH-8005 Ziirich; franz.toth@tbi-zh.ch

Prof. Dr. Meinrad Walter; Mitteltal 19, D 79252 Stegen-Eschbach, info@
meinrad-walter.de

transformatio; 2025—Heft 2


mailto:sina@vonaesch.net
mailto:claude.bachmann@thchur.ch
mailto:bieringer@sankt-georgen.de
mailto:bieringer@sankt-georgen.de
mailto:g.collet@t-online.de
mailto:deselaers-p@bistum-muenster.de
mailto:deselaers-p@bistum-muenster.de
mailto:ann-katrin.gaesslein@unilu.ch
mailto:julia.hahn@hu-berlin.de
mailto:hake@katholische-akademie-berlin.de
mailto:michael.hartlieb@tbi-zh.ch
mailto:jacob.hesse@rub.de
mailto:anna-lena.jahn@thchur.ch
mailto:birgit@jeggle-merz.ch
mailto:gordonmatthews93@gmail.com
mailto:georg.steins@t-online.de
mailto:georg.steins@t-online.de
mailto:fabio-theus@windowslive.com
mailto:franz.toth@tbi-zh.ch
mailto:info@meinrad-walter.de
mailto:info@meinrad-walter.de
http://www.studiosued.de

18

24

32

44

60

82

94

110

122

144

152

164

174

184

198

transformatio;
Stille

Semikolon

Uber dieses Heft

Michael Hartlieb; Aktiv ausblenden. Prolegomena zu einer Metaphysik
des Active-Noice-Cancelling-Kopfhorers

Meinrad Walter; ,,Gott loben in der Stille“. Kleine Variationen zu einem
groBen musikalischen Thema

Birgit Jeggle-Merz; ORGAN?/ASLSP von John Cage. Ein Eintauchen in
die Ewigkeit

Julia Hahn; Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz? **
Anna-Lena Jahn; Stille an Orten des (Massen)tourismus **
Jacob Hesse; Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis **

Claude Bachmann; Die Basilika der Stille. Zum Motiv der Stille im Denken
Maurice Zundels

Paul Deselears; ,,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse). Zur spirituellen
Bedeutung der Stille

Andreas Bieringer; Stille als Unterbrechung. Tonarten liturgischer Stille
im Stundengebet

Fabio Theus; Zwischen Wort und Schweigen - Zur Bedeutung der Stille
im Gottesdienst

Ann-Katrin Gasslein; ,,Wir treten als Anwadlte fiir die Stille auf“. Erfahrun-
gen und Perspektiven aus der Cityseelsorge St. Gallen

Gordon Matthews; ,,Sei still vor dem HERRN und warte auf ihn!“ Die Be-
deutung der Stille fiir mich als Quéker

Franz Téth; Apokalyptisches Schweigen. Die Theologie der Stille in der
Johannesoffenbarung **

Sina von Aesch; Stille in der Wiiste? Reden und Schweigen als monasti-
sche Praxis in den Apophthegmata Patrum **

Georg Steins; Der Gott des leisen Tons. Elija am Horeb - Gewalt- und
Theologiekritik in 1 Kénige 19

Giancarlo Collet; ,,Sturm auf dem See” — ,,... durchnaft bis auf die Herz-
haut“. Eine Geschichte wider den Schonwetterglauben

** double-blind peer reviewed

transformatio;



semikolon;

Schlaflose Stille



In einem Krankenhaus ist das néchtliche Zuriicksinken in die Stille besonders
spiirbar. Die Korridore vor den Zimmern leeren sich, Stimmen und Schritte
werden weniger und am Ende ist es fast ganz ruhig. Du liegst im Bett, kannst
nicht schlafen und horst die Stille, ein unbestimmtes Rauschen und Knistern, denn
die Stille ist alles andere als still. Die Dinge im Raum fangen an zu fliistern und
vieles erinnert an die Ruhe nach einem Schiffbruch, der keine Spuren hinterlésst.
Es bleibt nur die Erinnerung an ein Versinken des Tages, der nicht wiederkehrt.
Die Lichtspur unter der Tiir ist schwach, verspricht einen Morgen, das Ende der
Nacht und einen Kaffee, der dich ins Leben zuriickholt. Das Seufzen der Kaffee-
maschine wird das erste Gerdusch sein, das die Stille bricht, aber bis dahin hat es
noch Zeit.

Die Stille nimmt mit jeder Stunde an Dichte zu, wird koérperlich, und Du hast den
Eindruck, Du kannst sie beriihren wie eine Wand, die Dich vom Leben trennt.
Dieses Gefiihl ist nicht unangenehm. Du kannst Dich auf die Stille konzentrieren
wie auf einen Raum, den ein Freund oder ein Feind betreten wird. Du hast Angst
und musst doch mutig sein. Schlimmer wére es, die Stille wiirde sich aufldsen,
auseinanderlaufen wie Wasser, Nebel oder Wolken. Und die Stille nimmt weiter
zu, und Du bist immer noch wach. Du siehst Dich in der Nacht auf einem Balkon
stehen und in die Landschaft schauen, die Biume rauschen und ein Bach plitschert
vor sich hin. Und Du wartest und fragst Dich worauf.

Stille ist nicht nur leere Lautlosigkeit. Du mochtest sie lesen: das Fliistern der
Bilder an der Wand, wandernde Lichter und Schatten und den unruhigen Schlaf
der Kranken. Gedanken gehen dir durch den Kopf. Ist da eine Stille, die tragt,
die hilt, die Konturen hat und etwas, das Dich in der Weite der Stille nicht fallen
lasst? Oder eine Stille, die Dir als Versteck dienen konnte, ein Bleiben verspricht
und ein Ausruhen? Oder eine neue Aussicht, einen neuen Morgen? Es scheint
alles offen und unentschieden. Im Knistern und Kratzen der Stille wird der Beginn
einer Zeichnung sichtbar, ein Riss, die Andeutung eines Gesichts auf einer Wand,
die sich wohltuend 6ffnet zu einem Ruf, einer moglichen Begegnung oder zu
einem freien und geldsten Atmen. Oder hast Du Dich getiuscht? Die Stille ver-
schlieft sich endgiiltig in einem endlosen Knistern und Kratzen an einer Wand,
die niemals bricht. Und Du spiirst nur noch die dumpfe und tiefschwarze Taubheit
einer Dunkelheit, die nicht enden wird ... und Du horst Schritte auf dem Korridor,
leise Stimmen, die Kaffeemaschine seufzt und ein Tag beginnt.

transformatio;



Uber dieses Heft

Heftverantwortliche: Claude Bachmann /
Michael Hartlieb / Birgit Jeggle-Merz

transformatio; 2025—Heft 2



tille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zuiriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel 1heit, tystnad, M
eere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlic

lon, cisza, Bewtl heit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenn

u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct g k Leichtigk Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen * Tt o T LT LT T T T R r r LI e S,
inklang, 1e, kehenir
elassen| arweilen, S
ontempl; shina, anjil
tillepunk ille, Nachtf
ortlosig Antwort,
etzt, das , Klarheit, -
bgeschi =ntspannu
uriickge: , Atem, Kilz
indstille Jen als Spi
iderhall 1, silence,
essizlik, , Resonan
inkehr, \ ‘ause, inne
ewusst, t, Traumert
edanker Stille als ¥
chweige n, cisza, B
ilenzio, L stillekraft,
en, Harn %it, Leichti
chattenk ler Abwese
ugenblic , silencio,
iljaisuus 2, samt, La
himmuk, , Mu, Samz
tilleben, e, Weite, T
ichtleere len Tonen,
uhezeit, ngan, Gela
ystnad, h :nruhe, col
nnerer Fr illepunkt, .
chweigs sigkeit, san
lang der las Jetzt ir
tille, sile 'schiedenh
eere, sar en, friedlic
u, Sama zruhe, Sch
iefe, Zen zwischen
inklang, 1e, kehenir
elassen| arweilen, S
ontempl; shina, anjil
tillepunk ille, Nachtf
ortlosig Antwort,
etzt, das , Klarheit, -
bgeschi =ntspannu
uriickge: , Atem, Kilz
indstille Jen als Spi
iderhall 1, silence,
essizlik, , Resonan
inkehr, \ ‘ause, inne
ewusst, t, Traumert
edanker Stille als ¥
chweige n, cisza, B
ilenzio, L stillekraft,
en, Harn %it, Leichti
chattenk ler Abwese
ugenblic , silencio,
iljaisuus 2, samt, La
himmuk, , Mu, Samz
tilleben, e, Weite, T
ichtleere len Tonen,
uhezeit, ngan, Gela
ystnad, h :nruhe, col
nnerer Fr illepunkt, .
chweigs sigkeit, san
lang der las Jetzt ir
tille, sile 'schiedenh
eere, sar en, friedlic
u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct ig keit, Leichtig} Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch

iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, kehenir
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, S
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtf
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, c
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, :
bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannu

uriickgezogen “° ~sng, Mu, Si - o pol, [ “nnerlich " awusst, tishina, anjing, Stil’ *  Achtsamkeit, Schweigsan - - " ng, Atem, Klz
indstille, ’ Tiefe, keit, rei, Ged ille, Nachtfrieden, Wortlos anfte Prasenz, Klang der A ‘eigen als Spi
iderhall wischen den inklang, Ruhezeit iatem, Stille als K weigen nort, das Nichts im Jetzt, ¢ im Nichts, Stille, silencio, ‘en, hiljaisuus, Schweigen, silence,
essizlik, eheningan, Geiassenheit, tystnad, Med sisza, Bewussthe io, utuli heit, shizukesa, Abgeschie , sheket, Leere, samt, Laus rimmuk, Nichtstun, maun, Resonan
inkehr, \ Seelenruhe, contemplation, innerer F Stillekraft, Stillsc 1, Harmc spannung, zuriickgezoger :h, Besinnung, Mu, Samad| ben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, inne
ewusst, tic “"~munkt, Achtsamkeit, Schwi eit, Leichtigkeit, ¢ klang, / anglosigkeit, Windstille, H Schwebe, Weite, Tiefe, Zel - * rkeit, Traumer
edankenstille, . ~igkeit, sanfte Pras( 1g der Abwesenh enblick, gen als Sprache, leiser Wi Stille zwischen den Tonen, tem, Stille als k
chweigen als Antwort, das . atzt, das Jetzt im Stille, silencio, In n, hiljais hweigen, silence, Zufriede :ssizlik, Ruhe, keheningan enheit, tystnad, Meditation, cisza, B
ilenzio, utulivu, Klarheit, shizuk. leschiedenheit, Leere, samt, Laus himmulk tun, maun, Resonanz, san' hr, Verweilen, Seelenruhe, olation, innerer Frieden, Stillekraft,
en, Ha Entspannung, zu! ogen, friedlich, ng, Mu, Samadhi :n, Zufl hepol, Pause, innerlich, sti sst, tishina, anjing, Stillept itsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtit
chatten. = Klanalo<’ ndstille, Herzruh ebe, Weite, Tiefe, shtleere HinhArharkait Triumerej, ( netilla NMachtfriadan \Wort 't eanfta Dricans Kiann der Abwese
ugenblick, .eiser Widerhall, Sti shen den Ténen, 1, Ruhe: aft, Sc chts il le, silencio,
iljaisuus, Schweiye.., —.._.. <<, cufriedenheit, sessizlik, kuiic, ncheningan, Gelassciiici, tystnad, 1, LIsca, L ieit, Shicniaiv, utunvu, miainiciy, sicdkesa, nvyssuincuc 1, sency, Leele, samt, La
himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samz
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, T

ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gela
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, col
nnerer Frieden. Stillekraft. Stillschweiagen. Harmonie. Entspannuna. zuriickaezoaen. friedlich. Besinnuna. Mu. Samadhi. Stilleben. Zuflucht. Ruhepol. Pause. innerlich. still. bewusst. tishina. aniina. Stillepunkt. ,



8; Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden

Aktiv ausblenden

Prolegomena zu einer Metaphysik des
Active-Noise-Cancelling-Kopfhorers

Michael Hartlieb

Dr. theol., Bereichsleiter fiir Theologie am Theologisch-pastoralen Bildungs-
institut (TBI) in Ziirich

transformatio; 2025—Heft 2



1 Die Komplexitat dieses Vorgangs kann hier
leider nicht ausfuhrlicher beleuchtet werden, ist
aber in neurologischer und philosophischer Hinsicht
in héchstem Masse interessant — geht es doch

um die epistemologische Fragestellung, wie das
Gehirn im akustischen Wellenstrom Informationen
identifiziert und daraus Erkenntnis generiert.

Eine gute Ubersicht {iber diesen Vorgang bietet:
O’Callaghan, Auditory Perception.

Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden

Stille ist ein unerreichbarer Zustand — zumindest fiir Menschen, die korperlich
iiber die Voraussetzungen des Horens verfiigen. Die vielfiltigen Griinde dafiir
lassen sich entlang zweier grundsitzlicher Kategorien differenzieren: nach
korperimmanenten Faktoren sowie nach Umwelteinfliissen. Werfen wir zur Er-
hartung der Ausgangsthese zunichst einen Blick auf die Ursachen, die sich aus
der Korperlichkeit des Menschen erkléren:

Der Horsinn erlaubt, die korperliche Eigenwelt sowie die ndhere und fernere
Umwelt {iber die Wahrnehmung von Gerduschen zu erfassen. Uber die Ohr-
muschel, das kompliziert wie komplex aufgebaute Innenohr mit den Gehor-
knochen Hammer, Amboss und Steigbiigel (den drei kleinsten Knochen des
menschlichen Korpers) und nachfolgend den Hornerven werden die eintreffenden
Gerdusche an das Gehirn in Form neural kodierter, komplexer Wellenformen
weitergeleitet. Dort werden sie geméss der Wahrnehmungen Tonhohe (Frequenz)
und Lautstirke (Amplitude) zerlegt und anschliessend mit der Hilfe von Muster-
vergleichen — Erinnerungen an friithere aurale Sinneswahrnehmungen — gefiltert,
in Informationseinheiten segmentiert und interpretiert.'

Der Horsinn entwickelt sich beim werdenden Leben sehr frith, ndmlich bereits
ab der achten Schwangerschaftswoche. Ab der 28. Woche kann ein Sidugling im
Mutterleib seine Umgebung wahrnehmen. Ist der Horsinn einmal biologisch ent-
wickeltund einsatzbereit, verhindern also keine Fehlbildungen oder Erkrankungen
seine grundsitzliche Funktionalitit, ldsst er sich Zeit eines Lebens nie wieder ab-
schalten. Im Tiefschlaf blendet das Gehirn das leise Ticken einer Uhr oder das
leise Atmen von Lebensgefdhrt:innen im gleichen Bett aus, aber immer wach-
sam reagiert es auf Gerdusche, die Gefahr anzeigen (ein nahendes, starkes Ge-
witter, bellende Hunde) oder Aufmerksamkeit erfordern (ein schreiendes Baby).
Der Horsinn ldsst sich nicht ausschalten wie etwa eine Lampe — was bedeutet,
dass das Gehirn durch das Horen fortwihrend unter einer gewissen ,,Grundlast*
steht und Energie aufwenden muss. Im typischen Alltag eines urbanen Umfelds
viele Gerdusche gleichzeitig zu horen und (schon aus Selbstschutz!) voneinander
differenzieren zu miissen, ist deshalb eine energieintensive und ermiidende
Aktivitat.

Die Analyse der Gerduscheindriicke kann dabei sowohl bewusst als auch un-
bewusst geschehen. Das oben genannte Beispiel des Schlafes zeigt das Vermogen
des Gehirns, unterhalb unserer Bewusstseinsschwelle Gerdusche vorzusortieren
und uns, falls notwendig, ,,wach* und ,,bewusst* werden zu lassen fiir das, was
aktiv gehort werden soll oder — bei unmittelbarer Gefahr (das Klirren von Glas —
ein Einbrecher nédhert sich!) — muss. Wir kdnnen unseren Horprozess aber auch
ganz bewusst steuern und fokussieren, beispielsweise wenn wir uns bei einem
Konzert auf das Orchester konzentrieren und die Gerdusche der Klimaanlage
oder das Gehiistel einer Sitznachbarin ausblenden. Zudem sind wir in der Lage,
bis zu einem gewissen Grad zu steuern, was wir horen und wie wir das Gehorte

transformatio;



10;

2 Ein legendares Beispiel ist die Urauffiihrung von
Strawinskys ,Le Sacre de Printemps*, die von den
Zeitgenossen als Skandal empfunden worden ist,
heute aber als Klassiker der modernen Musik gilt.

3 Ein interessantes Vorhaben ware, die
Auswirkungen des reaktiven Gehérsinns auf
kulturelle Artefakte zu Uberprifen. Die Flaneur-
Literatur des 20. Jahrhunderts (mit Walter Benjamin
als ihrem Protagonisten) lebt bildlich von den Larm-
Schallwellen der Stadt, auf denen sich der Flaneur
durch die Stadt treiben lasst.

Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden

wahrnehmen wollen. In der personlichen Wahrnehmung und in der neuralen Ein-
pragung fir zukiinftige auditive Erlebnisse prigen wir dem Horeindruck sogar
unseren personlichen Stempel auf.
Man lernt im Laufe eines Lebens,
mit bestimmten Horeindriicken be-
stimmte Horqualitdten zu verbinden —
so werden ,,neue‘ Musikrichtungen oft
erst als ,,Krach* und ,,Larm* erfahren, bis das Gehirn ,,gelernt* hat, das Gehorte
,richtig* zu analysieren und zu verarbeiten.?

Stillere Phasen — im néichsten Abschnitt wird noch ausgefiihrt, warum es auf
unserer Erde keine Stille im Wortsinn gibt — fiihren, rein biophysikalisch be-
trachtet, in diesem ganzen Hor-Geschehen eine Situation der Entlastung herbei.
Sie ersparen dem Gehirn unnétige Energieaufwénde und den stdndigen Wechsel
von unbewussten zu bewussten auditiven Wahrnehmungsphasen. Sie ermoglichen
Konzentration und Fokussierung, Gegenwiértigkeit und — als Kontrasterfahrung
zum cher reaktiven Horsinn — erhohte Selbstwirksamkeit.® Stille ist daher nicht
einfach nur ein so-und-so beschaffener Weltzustand — Stille ist ein korperlicher
Sehnsuchtszustand.

Neben diesen korperimmanenten Ursachen, die Stille als ein unbewusstes oder
bewusstes ,,Nicht-Horen unmdéglich machen und zugleich ersehnen lassen, sind
auch Umweltursachen zu nennen.
Gerdusche breiten sich als Schall
mit Hilfe unterschiedlicher Trager-
materialien (Luft, Wasser, Feststoffe
wie Holz usw.) wellenartig aus und werden gemiss der logarithmischen dB-
Skala ab der ,,Horschwelle* von 0dB wahrgenommen. Dabei ist es absolut un-
moglich (wie gesagt, fiir einen korperlich nicht beeintrachtigten Menschen), diese
physikalisch gesetzte Stille zu erreichen. Unsere natiirliche Umwelt emaniert
kontinuierlich Schallwellen, z. B. durch Wind, feines Blétterrascheln oder selbst
das leise Sirren von Transformatoren in den Netzteilen von Mobiltelefonen. Und
selbst wenn es gelénge, einen vollstindig schallisolierten Raum zu bauen, wiirden
wir trotzdem etwas horen: Das Blut, das in unseren Adern rauscht oder natiir-
lich unser schlagendes Herz. Der einzige uns bekannte Ort der physikalischen
Stille ist der Weltraum — doch in ihm kdnnen wir mangels Atmosphére nicht tiber-
leben. Auf den Punkt gebracht: Stille ist ein dusserster Wahrnehmungspol, den
wir Menschen niemals erreichen konnen.

Wabhrscheinlich ist es das Bewusstsein diesseitiger Unerreichbarkeit, das die
Begehrlichkeit nach ,,Stille* weckt und sie — geméss der beriihmten Definition

transformatio; 2025—Heft 2



11;

4 Die Extreme fallen jedoch im Aussersten

auch wieder zusammen, wie ein bertihmter

Dialog zwischen Stephen Dedalus und seinem
Vorgesetzten Mr. Deasy in James Joyces ‘Ulysses’
verdeutlicht. Stephen blickt in einer Szene aus
dem Fenster und meint: ,Das ist Gott". Mr. Deasy
fragt versténdnislos, was er damit meine. Stephens
Antwort: ,Ein Gebrill auf den Gassen“. Joyce,
Ulysses, 48.

Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden

von Rudolf Otto — als etwas ,,Faszinierendes™ und zugleich ,,Erschiitterndes*
in den Bereich der religiosen Erfahrung, ja der Transzendenz generell riickt.
,Faszinierend”, weil wir Menschen eben schon wegen unserer biologischen
Voraussetzungen und unserer Eigengerdusche niemals die Erfahrung voll-
standiger Stille machen konnen. ,,Erschiitternd®, weil uns nur ein einziger dauer-
hafter Zustand der Stille bekannt ist — der Tod, der allem biologischen Leben als
ausserste Grenze gesetzt ist.

Die Stille als &dusserster Wahrnehmungspol konvergiert mit dem Tod als
dusserstem Pol des biologischen Lebens in einem gleichsam letzten Schwellen-
ereignis, welches (je nach religioser Affiliation) zugleich ein gedankliches Tor in
die gottliche Sphire 6ffnet. Mit der Hilfe von platonisch-mittelalterlicher Philo-
sophie eines Anselm von Canterbury und der argumentativen Schablone seines
ontologischen Gottesbeweises liegt es sogar nahe, dieses religiose Tor, das die
Stille eroffnet, im Begriff Gott aufgehen zu lassen: Gott ist die absolute Stille,
tiber die hinaus nichts Stilleres gedacht werden kann.*

In dhnlicher Weise thematisieren die Patristiker die Stille als Einbruch der
gottlichen Sphire in unsere Alltagswelt: Bei ihnen ist es die innere Stille, die
Seelenruhe novyia, welche die Gottes-
begegnung ermdglicht. ,,Sei still und
verstehe!“, fordert Augustinus und
legt damit seinen Zuhorer:innen kein
Schweigegebot
spirituelle Haltung, um zu den tieferen Schichten der eigenen Existenz vor-

auf, sondern eine
dringen und sie anschliessend auf die Begegnung mit Gott ausrichten zu kdnnen.
So oder so dhnlich findet sich Zahlreiches in Schriften, Gebeten und spirituellen
Traditionen — allzumal in der jiidisch-christlichen Kultursphére, in der es schon
seit je eine Sensibilitdt fiir Stille als proleptische Anbahnung oder Erfahrung des
Jenseitig-Gottlichen gibt. In dieser Ausgabe von transformatio; werden anderswo
schone Beispiel dafiir genannt.

Fir kulturgeschichtlich und soziokulturell interessierte Menschen ist sehr
interessant zu sehen, wie der ,,Kult um die Stille” in sdkularisierter Form aktuell
dusserst starke Ausdrucksformen findet. Natiirlich ist da zuerst die ganze Sphére
der seit Jahren populdren Achtsamkeitspadagogik zu nennen, die iiber Geist-
und Korpertechniken (Yoga, Retreats, ,,Cocooning* und Hygge-Kultur als Life-
style-Prinzipien, ...) ihre Eleven dazu animiert, innere Stille und Ausgeglichen-
heit zu finden um dadurch — Stichwort kapitalistisches Prinzip — wieder fit fiir
die auditiven Belastungen des Alltags zu sein. Dieser Beitrag mdchte aber nun
im zweiten Teil auf ein seit Jahren Furore machendes technisches Hilfsmittel
fokussieren, das als Enhancement des menschlichen Korpers Stille kiinstlich her-
zustellen vermag — die Rede ist vom Active-Noise-Cancelling(ANC)-Kopthorer.

transformatio;



12;

5 Siehe Apple, Produktwerbung
6 Siehe Sony, Produktwerbung.
7 Siehe Ozlo, Produktwerbung.

Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden

Was leistet ein solcher Kopfhorer — und warum ist er fiir die hier aufgeworfene
Fragestellung interessant? Schauen wir uns zuerst seine Arbeitsweise an. Ein
ANC-Kopfthorer nimmt iiber ein oder zwei Mikrophone die Schallwellen der Um-
gebung auf, invertiert sie (d.h. ein positiver Schallwellenabschnitt erhélt nun ein
negatives Vorzeichen) und gibt dieses invertierte Signal {iber seine Lautsprecher
aus. Durch die dadurch einsetzende Uberlagerung der Umweltschallwellen mit
den invertierten Schallwellen im Ohr der horenden Person geschicht eine Phasen-
ausloschung, die je nach Qualitédt der Mikrophone und der Signalverarbeitung bis
zur Wahrnehmung weitgehender Stille durch die hérende Person reichen kann.

Das dem ANC-Kopfhorer zugrundeliegende Prinzip wurde zwar bereits im spaten
19. Jahrhundert mit der Entdeckung der wellenférmigen Ausbreitung des Schalls
entdeckt, zur Marktreife gebracht wurde es von der amerikanischen Firma Bose
aber erst in den 1980er Jahren. Einzug fand die Erfindung zunéchst in Funk-
geréten fiir Pilot:innen. Mit der Hilfe von ANC-Kopfhdrern konnten diese viel
leichter und sicherer mit dem Tower kommunizieren als vorher. Mit den Moglich-
keiten heutiger Miniaturisierung und immer kleiner werdenden Produktformaten
ist rund um die ANC-Kopfhorer ein riesiger Markt entstanden; praktisch alle
hoherwertigeren Kopthorer bringen heute umfangreiche ANC-Fahigkeiten mit
sich, deren ingenieurméssige Weiterentwicklung aggressiv vermarktet wird.

Das US-amerikanische Unternehmen Apple wirbt fiir seine aktuellen ,,Airpod Pro
3 beispielsweise so: ,,Jetzt mit der weltbesten Aktiven Gerduschunterdriickung
bei In-Ear Kopfhorern fiir das immersivste Horerlebnis aller Zeiten. Die AirPods
Pro 3 wurden mit einer neu designten akustischen Abdichtung entwickelt und
passen sich automatisch an deine Umgebung und deine Vorlieben an. Und neue
extrem rauscharme Mikrofone entfernen noch mehr unerwiinschte Geréusche. So
horst du nur, was du héren willst — ein vollig neues Audioerlebnis.® Konkurrent
Sony schligt in dhnliche Kerben: ,,Analyse in Echtzeit. Angepasst leise. Unser
neuer adaptiver NC Optimiser bietet eine untibertroffene Prazision beim Noise
Cancelling. Er passt sich an externe Gerdusche, den Luftdruck und sogar an Ihre
Passform an und sorgt so fiir ein ununterbrochenes, atemberaubendes Sound-
erlebnis.*

Bei beiden Produkten wird herausgestellt, was der ,.typische” Einsatzzweck
von ANC-Kopfhorern ist: Die horende Person hort in ihren Kopfhorern extrem
fokussiert nur das, was sie selbst als das zu Horende ausgewihlt hat — Musik,
einen Podcast, ein Gegeniiber, mit dem sie ein Telefonat fiihrt — alles andere wird
fast vollstindig ausgeblendet, wird Stille. Aber es ist natiirlich genauso mdg-
lich, keine eigene Signalquelle auszuwidhlen — dann blendet der ANC-Kopthorer
letztlich alle Nebengerdusche aus und man nimmt weitgehend Stille wahr. Damit
empfehlen sich ANC-Kopfhorer besonders fiir Menschen, die sich von Umwelt-
gerduschen leicht aus dem Schlaf aufschrecken lassen, wie uns die Firma Ozlo
bei der Vermarktung ihrer ,,Sleepbuds* wissen lassen will.”

Auffillig sind fiir theologisch sensible Menschen in den Werbetexten die Attribute,
die den ANC-Kopfhérer zugemessen werden. Es geht um Immersivitdt und damit

transformatio; 2025—Heft 2



13;

8 Das ist hier durchaus doppeldeutig

zu verstehen. Im Boulevard haufen sich

Berichte tber Unfélle, die aufgrund von zu

perfekt ausgeblendeten Umweltgerduschen

— Martinshérnern, Hupen usw. — geschehen

sind. Neuere ANC-Kopfhérer bieten deshalb
sogenannten ,Transparent‘-Modi an, die warnende
Gerausche der Aussenwelt an die/den Hérenden
weiterleiten.

Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden

das vollstdndige Versinken im konsumierten Medium durch Fokussierung und
Ausblendung. Es geht um die Entfernung unerwiinschter Gerdusche und damit
die Herstellung von hochster Reinheit, Prdzision, Klarheit und Erhabenheit. Und
es geht in den ingeneursmaéssig perfektionierten, atemberaubenden Féhigkeiten
— natlirlich — auch um die religiése Dimensionen des tremendum, einer existenz-
erschiitternden Erfahrung®.

Gleichwohl wenden sich diese Attribute bereits an eine Adressat:innenschaft
nach ihrem secular turn. Die Reinheit des Mediums, die Ausblendung allen Un-
wichtigen und die sich einstellende
atemberaubend-unfassbare Erfahrung
dienen ja nicht der proleptischen
Herbeifiihrung einer Gottesbeziehung
oder, etwas prosaischer, dem Stillen
einer uns Menschen existenziell ein-
wohnenden Sehnsucht, sondern ganz
einfach individualistischen Zwecken: Weltdistanz und Abpufferung vom Alltag,
Vereinfachung und Komplexitétsreduktion, neuer Lebensgenuss durch technische
Entwicklungen, die selbst wiederum als Antwort auf die technisch begriindeten
Herausforderungen unserer Welt (Larm des Strassenverkehrs, verdichtetes
Wohnen in den Metropolen, ...) verstanden werden miissen.

Ein sozialethischer Aspekt zum Abschluss dieser Uberlegungen verbindet sich
mit dem Wort ,,Active” in ANC-Kopfhorer. Das Ausblenden der umgebenden
Wirklichkeit wird mit diesen technisch faszinierenden Geriten zu einer aktiven
Entscheidung, der der Wille vorausgeht, sich von der Umwelt und ihren hiufig als
beldstigend wahrgenommenen Einfliissen zu distanzieren. So verstiandlich dies in
jedem (!) Einzelfall auch ist angesichts einer Welt, die kaum Riickzugsmoglich-
keiten von sich iiberlagernden Schallquellen und der damit einhergehenden Uber-
reizung kennt, so wenig klar ist aktuell, wie sich diese technisch allzeit verfiigbare
Aktivierung von Weltdistanzierung auf Tugenden und Haltungen wie Solidari-
tdt und Gerechtigkeit zwischen den Menschen auswirken wird. Menschen, die
Unterstilitzung brauchen oder um Hilfe bitten, werden durch ANC-Kopthorern
sine ira et studio und damit genauso leidenschaftslos-wertneutral ausgeblendet
wie alle anderen Schallquellen. Umgekehrt ist der Einsatz der Kopthorer auch
nicht mit einem bewussten Weghoren zu vergleichen, denn der je situativ ent-
stehende Impuls des Nicht-Wahrnehmen-Wollens wird ersetzt durch die bewusste
Vorentscheidung, fiir einen gewissen Zeitabschnitt generell unempfinglich fiir
die Note und Sorgen anderer zu sein. Sorge fiireinander und gelebte Nachsten-
liebe — werden sie durch Aktive Gerduschunterdriickung nicht noch leichter aktiv
unterdriickbar?

transformatio;



14;

Michael Hartlieb—Aktiv ausblenden

Apple, Produktwerbung, https://www.apple.com/chde/airpods-pro/.

Joyce, James: Ulysses, Frankfurt/Main 1975.

O’Callaghan, Casey, Auditory Perception, in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2021 Edition), https://plato.stanford.edu/
archives/fall2021/entries/perception-auditory.

Ozlo, Produktwerbung, https://ozlosleep.cu/products/sleepbuds.

Sony,  Produktwerbung,  https://www.sony.ch/de/headphones/products/wh-
1000xm6/features1?sku=wh1000xm6l.ce7.

transformatio; 2025—Heft 2


https://www.apple.com/chde/airpods-pro/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/perception-auditory
https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/perception-auditory
https://ozlosleep.eu/products/sleepbuds
https://www.sony.ch/de/headphones/products/wh-1000xm6/features1?sku=wh1000xm6l.ce7
https://www.sony.ch/de/headphones/products/wh-1000xm6/features1?sku=wh1000xm6l.ce7




eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
Inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,
auschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung
, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
_ichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen
ang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan
eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,
auschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung
, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
_ichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen
ang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan
eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
Inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,




R~ e B A

B b B D~ A

Bt S Dt e L o o
u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen,
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck k Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort,
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit,
bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspann
uriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, KI
indstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sp
iderhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence,
essizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonan|
inkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, inn
ewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumer
edankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als
chweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza,
ilenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft,
en, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichti
chattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwes
ugenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio,
iljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, L.
himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Sam
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal
lang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt i
tille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschieden!
eere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedli
u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen,
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck k Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort,
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit,
bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspann
uriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k igkeit, Schattenklang, Atem, KI
indstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sp
iderhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence,
essizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonan|
inkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, inn
ewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumer
edankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als
chweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza,
ilenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft,
en, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichti
chattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwes
ugenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio,
iljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, L.
himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Sam
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal
lang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt i
tille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschieden!
eere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedli
u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen,
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck k Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort,
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit,
bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspann
uriickgezogen, friedli ©~ =~ ung, Mu, Samadh’ ~ "~ Zuflucl  ~ ° pol, Pause, innerl” ©~ 7, bewusst, tis+’ ““~munkt, Achtsa = = “chweigt =~ ° Leichtigkeit, Scr ©7 g, Atem, K
indstille, Herzruhe, ¢ Jite, Tiefe, Zen, aum, L rkeit, Traumerei, C nstille, N7 sanfte Pri lang de enheit, Auger’ aweigen als Spi
iderhall, Stille zwiscl | n, Einklang, I :lenater als Kraft, Schweig ntwort, ats im Jetzt, « im Nict 3, silenc 1alten, hilj~ chweigen, silence,
essizlik, Ruhe, kehen C enheit, tyst i n, cisze istheit, silenzio, ut larheit, 'sa, Abgeschieuenneit, sheket samt, L: , chimp .«stun, maun, Resonan|
inkehr, Verweilen, Se e mplation e :n, Stille tillschweigen, Har Zntspar. viickgezogen, friedlich, Besil Au, Sam illeb <ht, Ruhepol, Pause, inni
ewusst, tishina, anjin 2pL chtsam «ch mkeit, | <eit, Schattenklan: Klanglos “arzruhe, Schwel 3, Tiefe, F wm, Unhorbarkeit, Traumer
edankenstille, Nacht , We 1keit, . Pre Clang d senheit, Augenbli veigen als Spi. * Stille zw len Ton it, Seelenatem, Stille als
chweigen als Antwor licht. izt etzti its, Still io, Innehalten, hil] Schweigen, silence, Zum. ssizlik, ehening senh ad, Meditation, cisza,
ilenzio, utulivu, Klarh zukes e ienhei et, Leer Lauschen, chimr htstun, maun, Resonanz, sanft, -, Verw 2elenrul amplation. Frieden, Stillekraft,
en, Harmonie, Entsp: , zuriic riedlicl nung, N dhi, Stilleben, ™ Ruhe) se, innerlich, still. 5t, tish ng, Still Achtsamke, ‘gsamkeit, Leichti
chattenklang, Atem, | isigkeit, 2, Herzn hwebe, W Zen. i’ aum, Unh Traumerei ~ astille, | aden, W keit, sanfte Pr. ang der Abwes
ugenblick, Schweige prache, I derhall, ! vischen den _eit, Seelenate.. senals An as Nicht zt, das Jetzt im . ille, silencio,
iljaisuus, Schweigen, sucive, Zufriedenici, sessizlik, nunc, keheningan, Gelas..-......, ystnad, Meditation, cisza, bevee.___.._.., , snenzio, utulivu, kiainici, shizukesa, nuyeschiedenheit, shency, Lecie, samt, L
himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Sam
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal

Leict

Leict

Leict

Leict




18; Meinrad Walter—, Gott loben in der Stille"

,,Gott loben in der Stille*

Kleine Variationen zu einem grof3en
musikalischen Thema

Ist Stille Musik? Nicht nur der experimentelle
Komponist John Cage beantwortet diese Frage ein-
deutig mit ,,ja““. Auch wenn Stille in klassischen oder
neuzeitlichen Werken nur selten explizit eingesetzt
wird, 1st Stille in vielen ,,Spielarten* der Musik ein
gewichtiges Ausdrucksmittel.

Meinrad Walter

Prof. Dr. theol., Theologe und Musikwissenschaftler, bis 2025 Referent im Amt
fiir Kirchenmusik der Erzdiézese Freiburg/D.

transformatio; 2025—Heft 2



19;

Meinrad Walter—,Gott loben in der Stille"

Zur Stille haben Komponist:innen wie Horer:innen wohl eine Art Hassliebe.
Niemand lehnt Stille ab. Aber sie findet sich in Werken doch eher selten. Und
im Konzertbetrieb macht ihr bisweilen, etwa nach dem Schlussakkord, der allzu
rasch einsetzende Beifall den Garaus. Wie aber komponiert man Stille? Durch
Pausen vielleicht oder gar im sinfonischen Bereich durch eine ,,Generalpause*?
Der Avantgarde-Komponist John Cage (1912-1992) hat ein viel diskutiertes
,HStilles Stiick™ kreiert. In drei musikalischen Sétzen erklingt vier Minuten und 33
Sekunden lang — der Titel heilit ,,4°33°“ — kein einziger Ton. Alles schweigt. Die
,Nebengerdusche™ werden deshalb zur Hauptsache: Atmen, Rauspern, vielleicht
ein Vogelruf vor dem Fenster, der ohne die vom ,,Stillen Stiick* hervorgerufene
Aufmerksamkeit unbeachtet geblieben wére.

Bei der Urauffithrung von ,,4°33°“ im Jahr 1952 in Woodstock offnete und
schloss der Pianist David Tudor mehrmals den Klavierdeckel, um anzuzeigen,
dass wieder ein Satz vorbei ist. Ist das aber {iberhaupt noch ein ,,Werk*, wenn der
Pianist keine einzige Taste anschldgt? Eine neuere Auffithrung vom 3. November
2020 mit den Berliner Philharmonikern unter der Leitung ihres Chefdirigenten
Kyrill Petrenko aus der Berliner Philharmonie ldsst sich leicht im Internet finden.
Hier kam ein programmatischer Aspekt ins Spiel: Kiinstler:innen konnten in
der Corona-Pandemie nicht auftreten, sie mussten unfreiwillig schweigen. Die
Auffiihrung von ,,4°33°* war als solidarische Geste des bekanntesten deutschen
Orchesters mit allen Kunstschaffenden konzipiert.

Doch zuriick zu John Cage. Er versuchte zeitlebens, die scheinbaren Selbstver-
standlichkeiten des Denkens und Komponierens aus den Angeln zu heben. Das
gilt fiir die traditionelle Vorstellung von Autor-
schaft und kiinstlerischer Absicht ebenso wie
fiir die dominierenden Konzepte von Klang und
Konzert. Sein ,,Stilles Stiick™ fragt, was Stille bedeutet. Da klingen rasch auch
religidse Obertone an. Aber letztlich muss jede:r selbst entscheiden, ob ein solches
Schweigen, wenn es intensiv und aufmerksam erlebt wird, vielleicht sogar zum
Gotteslob oder zu einem ,.komponierten Gebet des Schweigens® werden kann.

John Cage hitte solche religidsen Deutungen wohl bejaht. Sie eroffnen eine
Moglichkeit des Horens, bei dem die leise Stimme des ,,verschwebenden
Schweigens® (Martin Buber zur Elias-Offenbarung am Horeb) nicht vorschnell
iibertdont wird. Wer die hier bei Buber anklingende biblische Geschichte ganz
horen will, mag Felix Mendelssohn Bartholdys Oratorium iiber den Propheten
Elias lauschen. Mendelssohn stellt sehr wirkungsvoll immer wieder den ,, Theater-
donner* der Stille gegeniiber. Und er kennt in der beriihmten Arie ,,Es ist genug,
so nimm, Herr, meine Seele* auch die resignative Stille als Warten auf eine neue
Perspektive.

transformatio;



20;

Meinrad Walter—,Gott loben in der Stille"

Stille gibt es in allen Sparten von Musik. Als der Liedermacher Wolf Biermann
1991 im Schweizer Fernsehen DRS tiber Johann Sebastian Bachs Kantate ,,Ich
hatte viel Bekiimmernis® meditiert hat, kam er auf seine musikalischen Vorlieben
zu sprechen. Es war ein durchaus polyphones Bekenntnis zu Bach, Blues und
Flamenco, auch zu Mozart und Schubert. Einen Gitarristen aber lobte Biermann
besonders, und zwar wegen seiner Pausen: ,,[...] wenn Atahualpa Yupanqui, der
alte indianische Meister aus Argentinien, auf der Gitarre die hohe Kunst der tiefen
Pausen vorfiihrt, dann denke ich: Jaa — solche Seelenlocher soll erst mal einer
reiflen!*

Was sind ,,Seelenlocher? In mystischer Tradition wéren es wohl die Momente, in

denen das Uberﬂiissige dem Wesentlichen Platz macht und in denen die ,,Flucht

des Alleinen zum All-Einen* gelingt. Vielleicht auch im Verzicht auf das Viele,

in dem die mit sich selbst einig gewordene

Seele die Begegnung mit dem Einen selbst

erhofft. Kann das eine musikalische Be-

deutung gewinnen? Aus dem antiphonalen Gesang der Psalmen ist Ahnliches seit

jeher vertraut. Der Asteriskus in der Versmitte markiert die Pause, in der die erste

Halfte des Psalmverses nachklingen kann. Das Singen und Horen der Betenden

vollzieht sich rituell im poetisch-musikalischen Wechselspiel zweier Gruppen,

die zugleich beim Asteriskus schweigen, um die Botschaft zu ,,ruminieren®,

womit ein spirituelles Wiederkduen gemeint ist. Ja, Schweigen in der Musik ist

eine heilsame Erfahrung. Zugleich prégt es die Gemeinschaft und wird sogar zu

ithrem musikalischen Spiegel: Wenn bei

einem kirchenmusikalischen Kurs die

Asteriskus-Pausen bei der ersten Komplet

noch sehr gewollt oder ungleichzeitig wirken, spielt sich das im Verlauf der Kurs-

woche ein. Ganz ohne Dirigent:in ergibt sich die ,,natiirliche Gestalt der Pausen.

Gegen Ende hat der Kurs zu sich gefunden — und die Pause zur ihrer stimmigen
Lange und Intensitét. In diesen Pausen ist nicht nichts.

Was sich bei jedem Psalmvers ereignet, erleben wir auch am Schluss grofler
Werke. Die kostbarste Stille ist jene nach den vielen Klédngen. Der Moment etwa,
in dem die enorme Spannung der Bach’schen Matthédus-Passion sich 16st, weil der
die Harmonie c-Moll noch spannungsvoll verzégernde Leitton h in den Grund-
ton findet. Wie viel Zeit dieses Einschwingen in den Schluss sowie das darauf
folgende Ausschwingen aus dem Werk braucht, lasst sich kaum planen. Es er-
eignet sich, kann so oder anders gliicken.

Im 20. Jahrhundert hat der Komponist Gyorgy Ligeti (1923-2006) das Spiel mit
der Stille geradezu extrem ausgereizt. Sein berithmtes Chorstiick ,,Lux aeterna‘“
fiir einen sechzehnstimmigen Chor a cappella miindet in eine erfiillte Stille, die
sehr lang andauern soll. Die Klidnge entfernen sich von Takt zu Takt mit der An-

transformatio; 2025—Heft 2



21;

Meinrad Walter—,Gott loben in der Stille"

weisung ,,morendo* bis ,,niente”. Und dann folgt eine Generalpause von sieben
Takten Lange — wie eine Ewigkeit. Der Komponist notiert hier ein Ziel, das in der
gemeinsamen Kommunikation von Ensemble, Dirigent und Publikum erreicht
werden kann, wenn kein Husten dazwischen gerit. Insgesamt ist dieses Werk ein
Stiick komponierter Negativer Theologie und eine Annéherung an das Geheimnis
der ,,Lux aeterna“ im Modus des Klingens und des Schweigens.

Musik spielt im Spannungsfeld von Klang und Stille. Dabei sind die Uberginge
besonders reizvoll. Eindriicklich klingt die Generalpause in der Mitte der frithen
Bach-Kantate ,,Gottes Zeit ist die
allerbeste Zeit* (Actus tragicus). Die
chorische Fuge ,,Es ist der alte Bund,
Mensch, du musst sterben™ verlduft
sich gleichsam ins Leere. Auch der so wichtige Generalbass, das ,,Fundament
aller gottgefdlligen Kirchenmusik®, schweigt. Allein die Sopranistin singt ihr
komponiertes Gebet mit Worten aus der Offenbarung des Johannes: ,,Ja, komm,
Herr Jesu, komm* (Offenbarung 22,20). Dann, nach einem ,,irren Triller* (Philipp
Spitta), schweigt auch sie, um in der Stille eine Antwort zu empfangen. Diese
Generalpause ist ein ,,Widerhall des Innersten” (Ernst Bloch), dhnlich wie jene
im Credo von Bachs Missa h-Moll zwischen der Grabesstille und dem Auf-
erstehungsjubel.

Freilich gibt es auch Gegenpositionen. Musik kann ein Kontinuum von Klidngen
sein, das sich keine Pause gonnt. Das berithmteste Beispiel sind die wohl die 1893
komponierten ,,Vexations* von Eric Satie, deren Titel man mit ,,Quélereien* oder
,,Beldstigungen® iibersetzen kann. Es handelt sich um eine einzige Notenseite,
die jedoch 840-mal zu wiederholen ist. Auch Satie kennt den Zusammenhang
zwischen der inszenierten ,,Beldstigung® und ihrem Gegenteil, wenn er den Rat
erteilt: ,,Um dieses Motiv achthundertvierzigmal zu spielen, wird es gut sein, sich
darauf vorzubereiten, und zwar in grof3ter Stille, mit ernster Regungslosigkeit.*
Was hat man im Leben noch zu befiirchten, wenn man das durchhalt?

Am Beginn des 20. Jahrhunderts wetteiferten zwei Komponisten um mdoglichst
kurze Werke, wobei sogar Worte wie ,,Enthaltsamkeit™ bemiiht wurden. Es waren

Arnold Schonberg und Anton Webern. Zu Weberns ,,Sechs

Bagatellen fiir Streichquarett”, in denen musikalische Gesten

immer nur kurz aufblitzen, um sogleich wieder den Pausen
Raum zu geben, schrieb Arnold Schonberg ein Vorwort. Es konnte fiir viele Werke
und Klénge gelten, denn es endet mit dem an die Horenden gerichteten Wunsch:
,,M0ge ihnen diese Stille klingen!* Leider ging der Wunsch nicht sogleich in Er-
fiillung. Die Stille der kurzen Stiicke war in Wien so provozierend, dass es in den
,»Skandalkonzerten* zu ,,Abohrfeigungen der Musiker durch irritierte Zuhdrer
kam ...

transformatio;



22;

Meinrad Walter—,Gott loben in der Stille"

Konnen wir die Stille besingen? In neueren Gesangbiichern finden wir das Lied
,,Gott loben in der Stille” (Gotteslob Nr. 399) mit Worten von Giinter Balders
aus dem Jahr 1984 auf eine Melodie des schwedischen Komponisten Hugo
Nyberg (1873-1935). Die Geschichte dieses Liedes beginnt jedoch keineswegs
in der Stille, sondern auf einem Flohmarkt! Dort erstand Gilinter Balders (geb.
1942), Kirchengeschichtler und Hymnologe aus dem freikirchlichen Bereich,
ein holldndisches Liederbuch von 1935. Eine Melodie daraus hat ihn besonders
fasziniert.

Die neuen Worte von Giinter Balders (geb. 1942) sind ebenso schlicht wie die
Melodie von Hugo Nyberg. Miteinander verwandte Themen werden wie Gesten
in den Klangraum gestellt: ,,Gott loben*, ,,Gott lieben®, ,,Gott leben®. Kein ,,Ich
will aber* oder ,, Wir sollen doch* dringt sich vor. In fast mystischer Art verbinden
sich Passivitdt und Aktivitdt. Die erste
Strophe erinnert an das Gebet des
Schweigens, denn jedes Beten griindet
im Horen. Die These ist zudem kiihn:
Alles Schweigen ,,zu jeder Zeit* kann
zum Beten werden, indem es vom leeren Nicht-Reden zum erfiillten Schweigen
wird. Das ,,Lieben in Strophe 2 ist grenzenlos, gleichsam verankert in ihm, der
die Liebe ist (1 Joh 4,16) und aus Liebe seinen Sohn Jesus Christus nicht nur
damals gesandt hat, sondern ihn heute ,,uns zur Seite gibt®.

Auf die Themen Gebet und Liebe folgt der Aspekt der Nachfolge mit der Kurz-
formel ,,Gott leben®. Alte Gebete wie ,,Jesus, dir leb ich, Jesus, dir sterb ist*
(vgl. Rom 14,8 und Gotteslob Nr. 367) klingen an. Auch das Nachfolgen beginnt
nicht vordergriindig aktiv, sondern mit einem ,,Staunen, das ins Tun miindet.
Die letzte Strophe fasst alle Impulse poetisch-theologisch zusammen. Und selbst
darin steckt eine verborgene Aussage. Es geht nicht nur um die Abwechslung von
Loben, Lieben und Leben. Es geht um die gegenseitige Durchdringung dieser
drei Aspekte, die nun vom ,,Loben in der Stille* poetisch gerahmt werden.

Aus der Tiefe kommend, schwingt die Musik sich in zwei Anldufen hoch hinauf,
um dann in die Stille einzumiinden. Bogenférmig rundet sich die Melodie der
ersten Zeile, vom Grundton h iiber den Weg einer Quart, bis am Ende wieder der
Grundton erreicht ist. Die zweite Zeile bringt als Aufschwung einen Quartsprung
sowie als melodische Abrundung eine Art Offnung auf der Quint. Die dritte Zeile
setzt eine Oktave hoher ein als die erste. Markant erklingt die Tonwiederholung
auf dem hohen d*. Der hier erstmals erklingende Leitton ais festigt die Tonart
kaum, sondern lésst sie in der Schwebe. Erst die letzte Zeile verkniipft die ruhigen
Momente der zweiten und der ersten zu einer bogenformigen Melodie, die von
der Quint schrittweise absteigend in den Grundton miindet und so die Stille findet.

In der besonderen, ja kostbaren Zeit der Stille 6ffnet sich ein Fenster zur Ewig-
keit. Nicht von uns drauen wird es geoffnet, sondern von innen. Wir kénnen
darauf aufmerksam sein, indem wir uns nicht an die Zeit verlieren, sondern der

transformatio; 2025—Heft 2



23;

Meinrad Walter—,Gott loben in der Stille"

leisen Stimme Gottes Gehor schenken. Darauf weist je ein die Zeit gleichsam
kontrapunktieres Wort in jeder Strophe: ,,zu jeder Zeit* (1), ,,ohne Ende* (2) sowie
»alle Tage™ (3) und ,,immerfort (4).
Gemeint ist wohl ein Transzendieren
der Zeit — in der Zeit. Aber ist es mit
der Stille nicht dhnlich? Mitten in den
Kléngen — beim Psalmodieren ebenso wie bei der sinfonischen Generalpause —
oder als Nachklang zu einer Musik — klingt fiir Momente die Stille. Sie zu ge-
stalten ist &hnlich anspruchsvoll wie die Kunst, sie horend auszukosten. Wenn es
gelingt, ist das mehr Geschenk als Leistung.

transformatio;



/7,’ 5. 3, (Z*’r{ﬂ//{f&(w(f‘“;#woe{,

ORGANZ/2
De + 3.

2} +LTOA : ‘ ggA —_—
AN\EV. ug: = — =
v JRI RS ES=S
' e b
| am ;Ia"Fg A[-I..t =
AR [~ Hi =
e) ' =
) - : .
l’m
ol B =
- W

2
i — :
= H =
e
= -
AN ; ' = =
e g = j
. _ .
A q_—-;-__ - 3
} ©
o PN m——




!5’ .
f/d“’«f‘; A~ -
{ Y |

\ N

oy T

SLSP
~ John Cage

//, gJ-“\fAHAJ

;

Ausschnitt der Partitur, die in Hinwil verwendet wurde; eingerichtet von Martin Hobi.



26; Birgit Jeggle-Merz—ORGAN2/ASLSP von John Cage

ORGAN?*/ASLSP von
John Cage

Ein Eintauchen In die Ewigkeit

,,Atmen
zur Ruhe kommen
sich in der Zeit verlieren
einen Hauch Ewigkeit spliren*

Birgit Jeggle-Merz

Dr. theol., em. Professorin fiir Liturgiewissenschaft an der Theologischen Hoch-
schule Chur und an der Universitit Luzern

transformatio; 2025—Heft 2



27;

1 Vgl Bucheli, Klangraum.

2 Ebd.

Birgit Jeggle-Merz—ORGANZ2/ASLSP von John Cage

Was hat ein Beitrag zu einem Orgelwerk in einem Heft zum Thema ,,Stille” zu
suchen? Sind Orgelkldnge nicht gerade das genaue Gegenteil von Stille, die qua

Wie bin ich iiberhaupt auf dieses Stiick gekommen? In
meiner Studienzeit hat Gerd Zacher einmal ein Orgelkonzert
im Grossmiinster in Ziirich gegeben und suchte dafiir zwei
Registranten in der Studierendenschaft. Gerd Zacher war
damals schon ein grosser Name und ich fand es total spannend,
ihn kennenzulernen. Also habe ich mich zusammen mit einem
Studienkollegen gemeldet. Und dabei ist etwas ganz Spezielles
passiert. Fiir mein Leben war die Begegnung in diesem Konzert
mit Zacher und der ausgefiihrten Musik wirklich prdgend.
Gerd Zacher hat alles moderne, avantgardistische Stiicke ge-
spielt, u. a. eben auch das ASLSP. Wir Studierenden haben nicht
einfach dabeigestanden und die Register gezogen, sondern
Gerd Zacher hat uns quasi einen Meisterkurs gegeben. Er hat
uns nicht nur gesagt, wo und wann wir ein Register ziehen
sollen, sondern hat uns tiber 3 bis 4 Stunden das Stiick er-
kldrt. Das war meine erste und iiberaus begeisternde Be-
gegnung mit dem Pddagogen Zacher, aber auch mit dieser Art
von Musik. Mich hat fasziniert, dass in der knappen halben
Stunde von ORGAN? fast nichts lduft, es ist ja nicht gerade ein
virtuoses Stiick. In der Registrierung ist man recht frei, John
Cage schreibt nichts vor. Er schreibt einfach Noten in eine so-
genannte graphische Notation, wie lange sie sein miissen, d.h.
wann man sie wieder loslassen und einen frischen Ton oder
einen Akkord driicken muss.
Das hat mich nicht mehr losgelassen.

Martin Hobi

definitionem frei von Gerdusch und
Larm ist? Stille ist — so zeigen die
verschiedenen Zuginge in diesem
Heft — jedoch mehr als ein Zu-
stand, in dem es nichts zu horen
gibt. Still werden, still sein, er-
moglicht es, innerlich ruhig zu
werden, zu erkennen, was der Sinn
des Lebens ist, etwas von einem
Mehr des Lebens zu spiiren. Bei
dem Orgelwerk ORGAN?*/ASLSP
von John Cage kann Ahnliches ge-
schehen. Dies zeigen die Eintrige
in das Géstebuch anlésslich einer
Ausfiihrung des Werkes in einer
katholischen Kirchgemeinde.

ASLSP - ,as slow as possible”
— so soll ,,ORGAN?” aufgefiihrt
werden. ,,So langsam wie moglich®
bedeutete bei der Urauffithrung des
Orgelwerks des Komponisten John
Cage (1912-1992) im Jahr 1987
genau 29 Minuten.

Seit 2001 wird ORGAN? in der
ehemaligen  Klosterkirche  St.

Burchardi in Halberstadt aufgefiihrt. Das Ende ist fiir das Jahr 2640 geplant. Die
Gesamtdauer der Auffithrung betrégt folglich 639 Jahre.

In der katholischen Kirchgemeinde Hinwil im Ziircher Oberland wurde das Orgel-
werk fiir eine Ausfiihrungszeit von 24 Stunden bearbeitet und als Einstieg in die
Osterliche Busszeit 2019 dargeboten. Das Projekt in Hinwil stand unter dem Titel

,,24 Stunden am Zipfel der Ewigkeit®.

Was genau ,,as slow as possible” bedeutet, dariiber entbrannten akademische Dis-

kussionen. Man einigte sich auf die Formel ,,unendlich langsam®.

]

Warum also nicht ,,unendlich langsam* wortlich nehmen? ,,In Halberstadt hat die

Unendlichkeit ein genaues Mass: Sie dauert 639 Jahre.“?

transformatio;



28;

Stimmen aus dem Géstebuch
,,24 Stunden am Zipfel der Ewigkeit*

., Durfte heute eine Stunde dabei sein und die Welt ist grosser
geworden.

., Ich komme und gehe. Es ist wie eine Parallel-Welt.

«

Es ist da und nicht unreal, sobald ich weggehe.

., Was sonst so fest gefiigt, ja widerstdandig ist, wird trans-
parent und durchlissig. Es ist als [oste sich die Materie auf,
befreit aus Ketten, als ginge ich durch Winde, schwebend
in der Schwerelosigkeit. Einzelne Tone losen sich unter dem
Vergrosserungsglas des ,,so langsam wie moglich* in ihre
innersten Bestandteile, sozusagen ins Subatomare auf.

., Am Anfang war der Ton — keine Melodie.

Ein Ton durchdringt mich, umfingt mich, verdrdngt alles
Andere, den Alltag, die Sorgen, die Zeit.

Ein Ton ldsst mich eintauchen in mich selbst.

Ein Ton ldsst mich spiiren: einen Hauch, ein Fragment, eine
Ahnung der Ewigkeit. *

,, Fiille im Wenigen

Stille im Klingenden
Zuhoren im Horen

Ankommen im Vergehen
Innehalten im Weiterfliessen

Warten im Erwarten
Widerhaken im Einenden

Aushalten im Bedrdngenden
Loslassen im Zulassen

Haften im Schweben
Gegenwart im Werden

Ewigkeit im Immerwdhrenden
Das Ewige ahnen

Birgit Jeggle-Merz—ORGANZ2/ASLSP von John Cage

Der Grund fiir genau dieses Zeitfenster ist hoch
symbolisch und hétte Cage, dem ,,Meister des ge-
bandigten Zufalls und Magier der Zahlen‘* wohl ge-
fallen: Vor 639 Jahren — gerechnet vom Jahr 2000,
also im Jahr 1361 — wurde die beriithmte Block-
werkorgel von Nicolaus Faber im Halberstidter
Dom fertiggestellt. Ebenso von symbolischer Be-
deutung ist das Datum fiir den Beginn der Auf-
fiihrung des Orgelwerks und sein Ende: Der erste
Ton erklang am 5. September 2001, dem 89. Ge-
burtstag von John Cage, der letzte Klang wird am
5. September 2640 verstummen.* Die ersten 17
Monate horte man allerdings keinen Ton, ledig-
lich war bisweilen das Rauschen im Blasebalg zu
vernehmen. Am 5. Februar 2003 erklang dann der
erste Akkord: ,,as slow as possible®.

Urspriinglich konzipierte Cage ein Stiick ,,as slow
as possible fiir Klavier, doch sein Kollege Gerd
Zacher (1929-2014), ein deutscher Komponist,
Organist und Musikschriftsteller, der einen neu-
artigen Umgang mit der Orgel entwickelte, er-
mutige ihn zu einer Umarbeitung zu einem Orgel-
werk. Denn: ,,Neben des Klangfarbenreichtums,
ihrer Einzigartigkeit und ihrer Grdsse liegt ein
besonderes Faszinosum der Orgel seit jeher auch
in der Moglichkeit der Ausfiihrung eines ewigen
Klangs.”> Gerd Zacher war auch der Organist der
Urauffiihrung, die in Metz stattfand.

Als Nichtfachmann bzw. Fachfrau kann man kaum
ermessen, was es bedeutet, ein Stiick, das auf 29
Minuten ausgelegt ist, fiir eine Dauer von 639
Jahren oder auch nur fiir 24 Stunden umzuarbeiten.
Die Berechnung der Klangwechsel ist eine hoch
aufwindige Arbeit.

Das Orgelwerk besteht aus acht gleichlangen Teilen
plus einen Teil, der wiederholt wird. Es sind also
neun gleichlange Teile. Fiir Halberstadt bedeutet
dies, dass jeder Teil des Werkes 71 Jahre dauert
(639 : 9 =71). Fiir den ersten Teil des Werkes sind

die Klangwechsel genau berechnet und in eine
grossere Partitur eingetragen. Auf der Homepage
des Projekts lassen sich alle Klangwechsel bis 2072 nachvollziehen, die bisher
erfolgten Kldange konnen dort sogar nachgehort werden.® Die Berechnung fiir die

3 Ebd.

4 Zum Projekt in Halberstadt vgl. https://www.
aslsp.org/das-projekt.html [Zugriff: 20.11.2025].
5 Hobi, 24 Stunden, 17.

6 Der nachste Klangwechsel wird am 5. August

2026 sein. anderen Teile des Werkes ist noch offen.

transformatio; 2025—Heft 2


https://www.aslsp.org/das-projekt.html
https://www.aslsp.org/das-projekt.html

29;

7 Hobi, 24 Stunden, 18.
8 Ebd. 18f.

Birgit Jeggle-Merz—ORGANZ2/ASLSP von John Cage

Fir Martin Hobi, Kirchenmusiker, Organist und langjéhriger Professor fiir
Kirchenmusik an der Hochschule Luzern, war es ein grosser Traum, einmal
ORGAN?*ASLSP aufzufiihren. An seinem Wirkungsort Hinwil bot sich die
Moglichkeit dazu. Aber nicht 639 Jahre sollte das Werk dort dauern, sondern 24
Stunden. Martin Hobi begriindet dies so: ,,ORGAN? vermittelt durch seine Anlage
eine Ahnung von der Ewigkeit. [...] Die acht Teile dauern in der ,Hinwiler Ewig-
keit® je drei Stunden, wobei eine Notenzeile jeweils 90 Minuten beanspruchen
wird. Jede Zeile wurde dazu mit Fiinf- und Zehn-Minuten Abstandsstrichen in der
Art einer ,Space-Notation‘ markiert; die mitlaufende Uhr ist somit fiir die Aus-
fithrung des Werkes unerlasslich.’

Hobi betont: Die Ausfiihrung ,,ist kein Konzert, sondern ein Projekt in und fiir
die Gemeinde, die sich auf diese ,ewigen Fragen‘ und auf dieses ,ewige Fragen*
des ,Woher — Sein — Wohin?‘ einzulassen wagt. [...] Die 24-stiindige Dauer der
Erdrotation ermoglicht die Wahrnehmung des Immerwiederkehrenden —und geht
iiber ein ,von‘ nach ,bis‘ hinaus. Dennoch wird in der zeitlichen Abfolge die
Ewigkeit moglicherweise ein Stiick weit fassbar und ldsst gerade dadurch die
Grosse und Kraft der Unendlichkeit und des Unendlichen — Gott erahnen.*®

Buechli, Roman, Im Klangraum der gedehnten Zeit, in: NZZ v. 13. Januar 2014,
35.

Hobi, Martin, 24 Stunden am Zipfel der Ewigkeit, in: Musik & Liturgie 134
(2009) 17-19.

Pfeiffer, Riidiger, John-Cage-Orgelprojekt ORGAN?/ ASLSP oder: Wie langsam

ist ,,s0 langsam wie moglich?, in: Matthias Schneider / Beate Bugenhagen
(Hg.), Zentren der Kirchenmusik, Laaber 2011, 388-395.

transformatio;



D, A6.14

g%— e

]4[4&%/ ﬂm‘v“Vf




IRy

Do
A7

\g\q 2—0 1{

:

for iy — {

Ausschnitt der Partitur, die in Hinwil verwendet wurde; eingerichtet von Martin Hobi.

OJAf
bm&(v‘




32; Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz

Festivals als Ort der
Stille — eine Dissonanz?

Wie kann Seelsorge auf Festivals als Ort der Stille
wirken und Resonanzraum des dort Erlebten sein, in
dem sich Menschen selbst und gegebenenfalls Gott
begegnen? Das i1st die Frage, die im Zentrum dieser
interdisziplinaren Annaherung an das Verhaltnis von

Larm und Stille in der gegenwartigen Festivalkultur
steht.

Julia Hahn

Mag. Theol., wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl fiir Praktische Theo-
logie am Institut fiir Katholische Theologie an der Humboldt-Universitét zu Berlin

transformatio; 2025—Heft 2



33;

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz

Festivals gehoren zu den markantesten kulturellen Ausdrucksformen spit-
moderner Gesellschaften. Sie verdichten in wenigen Tagen, was im Alltag
fragmentarisch bleibt: Gemeinschaft, Intensitdt von Eindriicken, Entgrenzung
und Begrenzung des Selbst.

Sie sind Orte der Uberfiille, die sowohl physisch wie psychisch herausfordernd
sein kann. In dieser Spannung zwischen Ausbruch, Riickzug und Uberreizung,
zwischen individuellem Hedonismus und kollektiver Ekstase, stellt sich die
Frage, ob und wie inmitten des Larms Raume der Stille entstehen oder erfahrbar
werden konnen.

Der vorliegende Beitrag untersucht diese paradox wirkende Konstellation am
Beispiel von Musikfestivals. Er fragt danach, in welcher Weise Stille als Gegen-
moment zur akustischen Uberfiille auftritt und welche pastoralen Implikationen
sich daraus ergeben. Dabei geht es nicht allein um akustische Phdnomene,
sondern um anthropologische und theologische Dimensionen von Stille: um
Wahrnehmung, Resonanz und die Moglichkeit, inmitten duBerer Lautstirke
innere Ruhe zu erfahren.

Ausgehend von der alltdglichen Larmerfahrung und dem wachsenden Bediirfnis
nach Riickzugsrdaumen werden zundchst Wahrnehmungsprozesse und psycho-
logische Dynamiken der Lautstdrke beschrieben. Hierbei spielt die Psychoakustik
eine zentrale Rolle, da sie erklért, wie Lautheit nicht nur physikalisch, sondern
auch subjektiv erfahren wird. Darauf autbauend wird gezeigt, wie Festivals
als temporire Ausnahmeorte zugleich Rdume der Uberreizung und der Unter-
brechung darstellen. Im Zentrum steht schlieBlich die pastoral-theologische
Perspektive: Wie kann Seelsorge auf Festivals als Ort der Stille wirken und hier-
bei nicht als Gegenbild zum Lirm und dem Festivalerleben agieren, sondern als
Resonanzraum des dort Erlebten, in dem sich Menschen selbst und gegebenen-
falls Gott begegnen?

Der Beitrag versteht sich somit als interdisziplindre Anndherung an das Verhéltnis
von Larm und Stille in der gegenwiértigen Festivalkultur. Er verbindet akustische,
psychologische und pastoraltheologische Perspektiven, um Stille nicht als Ab-
wesenheit von Klang, sondern als theologisch bedeutsamen Erfahrungsraum zu
verstehen.

Der Ubergang von Alltagslirm zu Festivalerfahrung verweist auf ein ge-
meinsames Grundmotiv: die Suche nach Unterbrechung. Bevor die duBeren
Klangraume eines Festivals betrachtet werden, ist ein Blick auf die alltigliche
Larmerfahrung notwendig, das hei3t jene permanente akustische und psychische
Reiziiberflutung, aus der heraus viele Menschen den Wunsch nach temporérer
Befreiung entwickeln.

transformatio;






35;

a b W NP

Vgl. Psychologie heute.

Vgl. ebd.

Ebd.

Morat; Ziemer (Hrsg.), Handbuch Sound, 217.
Psychologie heute.

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz

Bereits im alltdglichen Lebensvollzug dominiert eine Vielstimmigkeit von Ein-
driicken: E-Mails, Termine, Push-Nachrichten, soziale Netzwerke und vieles
mehr schreien mit der Erwartung der Omniprasenz und dauerhaften Erreichbar-
keit nach Aufmerksamkeit und drehen gleichzeitig den ,,inneren Lautstirkepegel
bisweilen immens auf. Der Alltag ist emotional und kognitiv lauter als auditiv.
Hinzu kommt, dass auch eine absolute Stille — das heilit 0 dB — im Alltag kaum

vorkommt. Gerade deshalb erleben Retreats, Achtsamkeits-

angebote und Meditation einen Aufschwung. Im christlichen

Kontext wiirde man hier von Exerzitien und Kontemplation
sprechen. Die Sehnsucht nach Stille wéchst. Diese Sehnsucht bedeutet nicht nur
das Fehlen von Gerduschen, sondern das Verlangen nach einem Zustand innerer
Ruhe, Ordnung und Selbstwahrnehmung.' Stille kann hier ein heilender Riick-
zugsort sein, der Regeneration, Stressabbau und das Sortieren und Ordnen von
Gedanken ermdglicht.? ,,Stille bietet also nicht nur eine Mdoglichkeit zur Ent-
spannung, sondern kann auch als kraftvolles Werkzeug zur Forderung der geistigen
Gesundheit dienen.*® Stille kann dariiber hinaus auch ein Akt des Widerstands
gegen die Uberreizung und Kommerzialisierung des Alltags sein. Sie erlaubt
es, sich zu entziehen, zu entkoppeln. In einer Kultur des Immer-schneller und
Immer-lauter ist die Wahl der Stille eine bewusste Gegenbewegung, die ,,einer
stark subjektiven und situativen Komponente [unterliegt], die wiederum durch
soziale, kulturelle und historische Kontexte gepragt ist.**

Gleichzeitig flirchten viele Menschen die Stille, weil sie in ihr mit sich selbst
konfrontiert werden. Stille kann erschreckend sein; sie bringt das Unaus-
gesprochene an die Oberflache.

,,Tatsdchlich fiihlen sich viele Menschen unwohl, wenn es einmal ruhig
wird. Sie haben Angst vor dem, was in der Stille hochkommt — sei es un-
angenchme Gedanken, Sorgen oder unerledigte Aufgaben. Dies zeigt, dass
Stille nicht nur ein duflerer Zustand, sondern auch ein innerer Prozess ist,
der schwer zu bewiltigen sein kann.

Der Besuch eines Musikfestivals bedeutet einerseits eine temporire Flucht aus
dem hektischen Alltag und dessen innerer Unruhe, andererseits jedoch auch die
bewusste Exposition gegeniiber einem hohen Lautstarkepegel, der die Gerdusch-
kulisse des Alltags iibertonen, regulieren oder gar verstirken kann. An diesem
Spannungsfeld zwischen Entlastung und Uberreizung setzt die Festivalseelsorge
an. Bevor diese als pastorales Praxisbeispiel niher betrachtet wird, erscheint ein
kurzer Blick auf die psychoakustischen Grundlagen erforderlich.

Im Unterschied zur Physik, die die Lautstirke in Dezibel misst, beschreibt die
Psychoakustik als interdisziplindres Forschungsfeld, wie Menschen Klang
subjektiv wahrnehmen, empfinden und interpretieren. Sie macht deutlich, dass
Lautheit kein rein objektives MaR ist, sondern maf3geblich von inneren Wahr-

transformatio;



36;

6 Vgl. Dezibel-Skala: Geflihlte Lautstérke
messbar machen.

7 Leipold, Die Feier der Kirchenfeste, 150.

8 Vgl. Neijenhuis, Feste und Feiern, 16, 22, 164.
9 Vgl. Kirchner, Eventgemeinschaften, 18.

10 Vgl. Leipold, Die Feier der Kirchenfeste, 149;
Wegscheider, Fest/Feste.

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz

nehmungsprozessen abhdngt: Eine um zehn Dezibel erhohte Lautstirke wird
bereits als doppelt so laut wahrgenommen. Damit verschiebt sich die Aufmerk-
samkeit von der dufleren Reizstirke zur inneren Verarbeitung.®

Diese Einsicht ist fiir die theologische Reflexion nicht nebensichlich. Sie ver-
deutlicht, dass Wahrnehmung von Lérm und Stille immer auch eine Frage der
inneren Disposition ist. Die subjektive Dimension akustischer Erfahrung lasst
sich als Analogie fiir spirituelle Prozesse verstehen: Stille ist nicht allein eine
physikalische Abwesenheit von Klang, sondern ein Bewusstseinszustand. Die
Psychoakustik liefert somit ein erkenntnisleitendes Modell, um zu verstehen,
warum Menschen selbst im lautesten Umfeld Momente innerer Ruhe oder
spiritueller Resonanz erleben konnen.

In diesem Sinne fungiert der psychoakustische Zugriff als Briicke zwischen natur-
wissenschaftlicher Beschreibung und pastoraltheologischer Deutung. Er erlaubt,
die sinnlich-psychologische Ebene der Lautstdrkewahrnehmung mit der seelsorg-
lichen Praxis zu verbinden: Wer Menschen auf Festivals begleitet, begegnet nicht
nur Ohren, die Schall empfangen, sondern Subjekten, die Klédnge deuten, filtern
und transformieren.

Festivals bilden in diesem Sinne ein komplexes akustisches Gefiige: Sie erzeugen,
strukturieren und inszenieren Klang-
rdume, in denen individuelle und ge-
meinschaftliche Wahrnehmungen in-
einandergreifen. Die Frage, wie Stille
inmitten solcher Rdume moglich ist,
fiihrt folgerichtig zur Betrachtung der
akustischen Architektur von Festivals.

Denn ihre rdumliche und atmosphirische Gestaltung entscheidet wesentlich

dartiber, ob und wie Menschen Momente der Unterbrechung, des Innehaltens und

des Horens erfahren konnen.

In der Festtheorie stehen Feste unter anderem fiir ,,Atempausen und Unter-
brechungen des alltdglichen Lebens®, die der Mensch bedarf, ,,um iiber den Sinn
seines Lebens nachzudenken, Sinnorientierungen zu erfahren in Erinnerung und
VerheiBBung heilvollen Lebens, und um sein Leben immer auf's neue an ihnen aus-
zurichten.*” Festivals konnen als Gegenpol des Alltags und Ausnahmesituation
wahrgenommen werden und durch Nonkonformitét, Normativitdts- und Gesetz-
verschiebungen Erholung, Freiheit und neue Orientierung bringen, die auch in
Exzesse miinden kénnen.® Sie symbolisieren und verkorpern Nicht-Alltag.’ Sie
konnen revolutiondren Charakter haben, der kurzfristig oder auch nachhaltig den
Alltag transformiert und stehen somit nicht losgeldst, sondern vielmehr in einem
Verhéltnis zu diesem.'® Der Alltag ruht, aber vieles anderes ist dafiir umso lauter.
Dies ist nicht immer und nicht fiir alle Festivalbesucher:innen ,,eine korperliche

transformatio; 2025—Heft 2



37;

11 Neijenhuis, Feste und Feiern, 139.

12 Kirchner, Eventgemeinschaften, 20.

13 Neijenhuis, Feste und Feiern, 139.

14 Vgl. Naumann, Weltmusikfestivals und
Festivalisierung der Weltmusik, 204.

15 Vgl. Rock am Ring. Allgemeine Camping- und
Ticketinfo.

16 Als Infield bezeichnet man den Bereich eines
Festivals, in dem die Bihnen und Verkaufsstande
stehen. Es ist zumeist durch Ticketkontrollen und
Z&aune eingegrenzt.

17 Die Parookaville Campsite.

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz

oder geistige Erholung“!' und erzeugt nicht unbedingt ,,gesteigerte Lebens-
freude*!?, sondern kann auch ,,Zumutungen, die sich in korperlicher und geistiger
Erschopfung zeigen kénnen“!?, bedeuten.

Musikfestivals, als Feste, die iiber mehrere Tage hinweg stattfinden und zumeist
mit Camping und korperlicher Belastung verbunden sind, konnen beide Seiten
— Erholung und Erschopfung, Atempause und Reiziiberflutung, Freude und An-
strengung — aufzeigen. Sie finden haufig auf eigens dafiir genutzten, oft isolierten
Flachen statt: stillgelegte Flugplatze, alte Militdrbasen oder weitlaufige Parks.
Einmal im Jahr verwandeln sich diese Orte in akustisch aufgedrehte Erlebnis-
raume.'* Schon auf der Hinfahrt beginnt die Einstimmung: laute Musik im Auto,
spater auf dem Campingplatz. Viele der Festivalbesucher:innen scheuen hierfiir
keine Kosten und Miihen und integrieren ihr von zuhause mitgebrachtes Sound-
system zwischen die Zelte. Selbst zwischen den und fernab der Biihnen bleibt die
Beschallung konstant.

Trotz dieser lautstarken Kulisse gibt es — immer im Verhéltnis zum Rest des Ge-
schehens betrachtet — Inseln der Stille. Innerhalb der Musik wird durch Breaks,
Clean Parts, Build-Ups ein dramaturgischer Leerraum erzeugt, der die Wirkung
des darauffolgenden Drops steigert und das Publikum mitreif3t.

Vor allem die Zeit zwischen zwei Konzerten kann eine grofle, sowohl duflere
als auch innere Stille herbeifithren. War man soeben noch 1-2 Stunden lang
einem immensen Lautstdrkepegel der Lieblingsband ausgesetzt, verhallen nun
die letzten Schallwellen des letzten Akkords, des letzten Trommelschlags, der
letzten elektronischen Beats und ebben immer weiter ab. Menschen verlassen
den Biihnenbereich und andere kommen, um sich schon fiir das ndchste Konzert
bereit zu machen. Meist bleibt kaum Zeit, das Erlebte zu sortieren und zu ver-
innerlichen, da nach dem Konzert vor dem Konzert ist. Dazwischen entsteht ein
spannungsgeladener akustischer Zwischenraum.

Ein Blick auf die Campingplétze zeigt eine mittlerweile fast uniibersichtliche
Auswahl
schiedene Atmosphdren implizieren. Bei Rock am Ring gibt es beispielsweise
acht Campingoptionen.'” Besonders das Green Camping legt den Fokus auf
Naturschutz und einen ruhigen Riickzugsort vom lauten Infield und normalen
Campingbereichen.'® Das Parookaville-Festival erldutert dazu: ,,Eine gewisse
Gerauschkulisse gibt es auf einem Festival-Campingplatz natiirlich immer. Aber
im Green Camp soll ein Riickzugsort fiir diejenigen entstehen, die nach einem
Festivaltag zur Ruhe kommen mdochten. Daher sind hier laute Musik bzw. Musik-
boxen nachts untersagt.*!’

unterschiedlicher Unterkunftsmoglichkeiten, die entsprechend ver-

Die Achtsamkeit fiir den eigenen Korper, insbesondere das Gehor, hat in den
letzten Jahren spilirbar zugenommen. Immer mehr Festivalbesucher:innen
schiitzen sich bewusst vor Liarmbelastung. Diesem wachsenden Bediirfnis be-
gegnet ein expandierender Markt: Firmen entwickeln zunehmend hochwertigere
und dsthetisch ansprechendere Gehorschutzprodukte, die direkt auf dem Festival-
geldnde verkauft werden und schlagen daraus Profit.

transformatio;



38;

18 Der Begriff ,safe space" hat seinen Ursprung
in der US-amerikanischen Schwulenbewegung
der 50er und 60er Jahre und ist mittlerweile

ein gangiger Begriff im queerfeministischen

und soziologischen Diskurs. Gegenwartig wird
zumeist von ,safer space” gesprochen, um auf die
Unerreichbarkeit eines fur alle sicheren Raumes
aufmerksam zu machen und dient somit ebenso
der Entlastung der Verantwortlichen.

19 Der Begriff ,Awareness” (dt. Bewusstsein)

ist ebenfalls in den USA im Kontext von Frauen-
und LGBTIQ*-Bewegungen entstanden und
meint eine Haltung, die gegen jegliche Form der
Diskriminierung einsteht und Selbstbestimmung,
vor allem von Minderheiten, fordert.

20 Open Flair Gottesdienst und Oase der Stille.
21 Vgl. Katholische Kirche Osterreich, Leitbild
Festivalseelsorge. Fur die Zwischentdne des
Lebens.

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz

Die Absurditit, sich freiwillig lauter Musik auszusetzen, wiahrend man Ohropax
tragt, spiegelt das Spannungsverhéltnis wider, das viele Festivalbesucher:innen
erleben. Einerseits besteht das Bediirfnis nach Reiz, Energie, Gemeinschaft und
Ekstase, andererseits nach Riickzug, innerer Einkehr und Schutz.

Neben der Auswahl der Campingplitze schaffen Veranstalter:innen — mitunter
bedingt durch ein gesellschaftlich gestiegenes Bewusstsein flir Selbstfiirsorge
und Sensibilitit gegeniiber Ubergriffen im Eventbereich — gezielt Rdume und
Anlaufstellen auf dem Geldnde, die eine Auszeit, Gesprache iiber belastende Er-
eignisse oder Unterstiitzung bei Erfahrungen von Diskriminierung und Grenz-
verletzungen ermoglichen. Es gibt Moglichkeiten von Riickzugsorten, safe(r)
spaces'®, Awareness-Angebote'’, psychosoziale Beratung (Psycare), Oasen der
Stille als Orte, um ,,einfach mal abzuschalten, Ruhe zu finden, Gedanken nachzu-
héngen und vielleicht wieder zu beten*?’ oder eben die Festivalseelsorge, die im
Folgenden als ein konkretes Beispiel ndher betrachtet wird.

Das pastorale Angebot der Festivalseelsorge ist durch eine Handvoll
Seelsorger:innen der Jungen Nordkirche 2009 auf dem Wacken Open Air ent-
standen und hat sich bis heute zu einem professionell und interdisziplinir auf-
gestellten Team von 30 Seelsorger:innen entwickelt. Mittlerweile hat sich das An-
gebot im deutschsprachigen Raum so weit ausgebreitet, dass es z. B. in Osterreich
in sowohl katholischen als auch evangelischen kirchlichen Strukturen integriert
ist und einen immer fortschreitenden Etablierungsprozess durchliuft.
Die Strukturen und Konzepte der Festivalseelsorgen im deutschsprachigen Raum
unterscheiden sich zwar, dhneln sich jedoch im Grundsatz. Die Charakteristika
der osterreichischen Festivalseelsorge sind beispielsweise

Da-Sein

Offen-Sein

Hilfe sein

missionarisch sein

nahe sein und

vernetzt sein.?!
Es geht ihnen darum, den Menschen ein offenes Ohr zu bieten, ihnen zuzuhoéren,
ihnen einen Raum zu geben, ihnen dabei Stiitze zu sein, das Erlebte zu verarbeiten
und sie zu befdhigen, zuriick in den Festivaltrubel zu gehen.
Die Seelsorgenden, die anhand einer Weste erkennbar sind, sind sowohl an einem
Zelt inmitten der iiblichen Verkaufsstinde als auch in mobilen Teams auf dem
Festival- und Campinggeldnde anzutreffen. Die zumeist ehrenamtlich engagierten
Festivalseelsorger:innen horen innerhalb von 4-8-Stunden-Schichten, ob Tag
oder Nacht, das, was bei Festivalbesucher:innen laut ist und versuchen ihnen das
zu bieten, was sie sich von ihnen wiinschen, ganz nach dem biblisch-jesuanischen
Motto: ,,Was willst du, dass ich dir tue? (Lk 18,41) Ob dies in gemeinsamem
Schweigen, Zuhoren, um Themen und Klarheiten Ringen oder, wie bei der

transformatio; 2025—Heft 2



39;

22 Vgl. Medienberichte der Metalchurch Schweiz
zum Greenfield 2025, wie zum Beispiel auf:
https://www.instagram.com/reel/DK1k9PLKu-P/
(abgerufen am 09.10.2025).

23 Fuchs, Beschleunigung aus der Perspektive
eschatologischer Zeitpastoral, 127.

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz

Festivalseelsorge auf dem Greenfield in der Schweiz, im Wand Anschreien?
resultiert, ist den jeweiligen Besucher:innen iiberlassen.

Die Themen und Anliegen der Besucher:innen sind so vielféltig wie ihre Lebens-
geschichten. Sie reichen von jungen Menschen, die nach Schulabschluss oder
Ausbildung den Festivalsommer sowohl zum Feiern als auch zur Reflexion {iber
thre Zukunft und Lebensziele nutzen, bis hin zu Personen, die riickblickend auf
ihr bisheriges Leben schauen, sei es mit Dankbarkeit oder Reue. Unter den Rat-
suchenden finden sich kirchlich sozialisierte ebenso wie kirchenferne Menschen,
solche mit individuellem Glaubensverstindnis oder ginzlich ohne religiosen
Bezug, welche, die die Festivalseelsorge schon aus den Vorjahren kennen und
schitzen und die, die erst kommen koénnen, nachdem sie sich Mut angetrunken
haben. Manche suchen das Gesprich und den Raum aus Einsamkeit, nach
Konflikten im Freund:innenkreis oder schlicht aus dem Bediirfnis nach Aus-
tausch. Andere teilen ihre (Vor)Freude im Kontext des Festivals, berichten von
psychischen Herausforderungen und davon, dass ihnen gerade alles iiber den
Kopf wichst.

Die Festivalseelsorge tritt dabei nicht als Kontrastfolie zum Festival auf, sondern
als mitgehende Praxis inmitten seiner Dynamiken und als ein Ermdglichungsort,
gerade weil die Seelsorge als solche
ein ,,vorziigliche[r] Raum der ,,Pause*
[ist]: Dass Menschen hier einen Ort
finden, wo sie unbestellt zu Besuch
kommen konnen. Wo sie Rat suchen
[...], wo man ruhigen Herzens werden
kann und Giite spiirt, wo mehr zugehort wird als gesprochen, mehr Mitgefiihl
gezeigt wird als Pathos, wo mehr Fragen gestellt als Antworten gegeben werden,
wo viel Neugierde herrscht im Hinhoren auf Geschichten der Einzelnen, [...], wo
man die Gespréichspartner nicht dauerhaft an sich zu binden versucht, sondern
losldsst, gegen andere, vielleicht bessere GesprachspartnerInnen.*? Thre Stirke
liegt in der Prisenz ohne Aufdringlichkeit, in der spezifischen Haltung des An-
gebots und des gleichzeitig voneinander Lernen Wollens.

Fiir viele Menschen stellen Festivals feste Bezugspunkte im Jahresverlauf dar. Sie
sind nicht nur Freizeitveranstaltungen, sondern zentraler Bestandteil individueller
Lebensgestaltung. Festivals werden langfristig geplant, in den Urlaubs- und
Finanzhaushalt integriert, mit Vorfreude erwartet und regelmifig wiederholt
besucht. Haufig entwickeln sie sich zu identitdtsstiftenden Praktiken, die Zuge-
horigkeit zu bestimmten Szenen oder musikalisch-kulturellen Milieus markieren.
Die wiederkehrende Teilnahme kann so Teil eines biografischen Selbstver-
standnisses werden und ist somit mehr als bloBe Freizeitgestaltung. In ihrer
emotionalen Dichte, der gemeinschaftlichen Erfahrung und der temporiren Aus-

transformatio;


https://www.instagram.com/reel/DK1k9PLKu-P/

40;

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz

Pastoraltheologisch lassen sich solche Orte daher nicht  zeit vom Alltag 6ffnen sie Resonanz-

ignorieren, sondern verlangen nach einer Wahrnehmung  rdume, die spirituelle Tiefenschichten

jenseits traditioneller Kirchenraume. beriihren kénnen. Pastoraltheologisch

lassen sich solche Orte daher nicht
ignorieren, sondern verlangen nach einer Wahrnehmung jenseits traditioneller
Kirchenrdume. Eine horende und begleitende Prdsenz, die nicht missioniert,
sondern Resonanz ermoglicht, kann hier neue Zuginge erdffnen.

Stille in diesem Kontext ist kein bloBes Gegenbild zum Larm und nicht das Ende
der Rede, sondern ein Moglichkeitsraum fiir Einkehr und ein Modus der Auf-
merksamkeit. Wo kirchliche Praxis solche Rdume er6ffnet, kann sie Resonanz-

moglichkeiten schaffen. Seelsorgliche

Seelsorgliche Angebote auf Festivals gewinnen dort an  Angebote auf Festivals gewinnen dort

Plausibilitat, wo sie nicht belehren, sondern begleiten, an Plausibilitdt, wo sie nicht belehren,

nicht verkiinden, sondern Resonanz erméglichen, wo sie  sondern begleiten, nicht verkiinden,

nicht alles mit Worten tiberformt, sondern symbolische sondern Resonanz ermdoglichen, wo

Raume schafft, in denen Menschen sich selbst wieder sie nicht alles mit Worten tiberformt,

horen kdnnen.

24 Gutiérrez, Nachfolge Jesu und Option fiir die
Armen, 41.

25 Nauer, Seelsorge. Sorge um die Seele, 188.
26 Vgl. Prkacin, ,Auf das Horen horen’, 58, 161,
214, 245.

sondern symbolische Raume schafft,

in denen Menschen sich selbst wieder
horen konnen. Hier findet sich auch die Differenzierung von ,,missionarisch* und
,missionierend” wieder. Statt einer aktiv-missionierenden Erwartungshaltung
der Bekehrung von Festivalbesucher:innen zum christlichen Glauben geht es
vielmehr um die missionarische Grundhaltung der Festivalseelsorger:innen, die
durch ihr jeweiliges Christ:in-Sein als Motivationsbasis im Hintergrund steckt
und im Kontext von 1 Petr 3,15f. Rede und Antwort stehen konnen, sofern dies
gefragt ist.

Damit einhergehend stellt das Horen eine Verkniipfung zwischen Stille, Larm
und (Festival-)Seelsorge dar. Es braucht das Schweigen, ,,um ein Wort horen zu
konnen, das um Gehor ringt.*?* Das Horen ist der notwendige Folgeschritt des
Schweigens in der Seelsorge, wenn sie sich als Unterstiitzung versteht, Menschen
»einen Weg in die eigene Tiefe zu bahnen, in sich selbst hineinzuspiiren in die
eigene Stille zu horen, um fiir die Anwesenheit und die Sprache Gottes hell-
horig zu werden.*® Das Horen kann die Fremdheit und Andersartigkeit zwischen
Seelsorger:innen und seinem:ihrem Gegeniiber zwar nicht iiberwinden, lésst
ihn:sie jedoch zu Wort kommen, ihm:ihr einen Zugang zu sich selbst und den
eigenen aktuellen und akuten Bediirfnissen zu ermdglichen und somit eine
Haltung der Aufmerksamkeit und Achtsamkeit einzuiiben, die handlungsfahig(er)
macht und die Riickkehr ins Festivalgeschehen ermdglichen kann.?

Diese Form von Pastoral erkennt an, dass spirituelle Erfahrungen nicht allein
im Sakralraum der Kirche geschehen. Sie entstehen ebenso in Momenten des
Kontrollverlusts, im Taumel der Musik, im Nachklang eines beriihrenden Sets
oder eben in der Stille danach. Seelsorge auf Festivals nimmt diese Resonanz-
rdume ernst, nicht um sie zu vereinnahmen, sondern um in ihnen prasent zu sein:
als Ort des Riickzugs, als Gesprachspartnerin, als Begleitung im Jetzt. ,,Der Dienst
der Festivalseelsorge besteht nicht darin, vorgefertigte Antworten auf mogliche

transformatio; 2025—Heft 2



41;

27 Hahn; Bachmann, Festivalseelsorge als neuer
Topos kategorialer Seelsorge, 272.

28 Ebd., 274f.

29 Eckert, Warum wir unsere Post-Festival-
Depression zulassen sollten.

30 Vgl. ebd.

31 Psychologie heute.

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz

Fragen zu préasentieren, sondern zuzuhoren,[...].*?” In der Stille zeigt sich eine
Dimension des Widerfahrnisses, die nicht planbar ist. Sie fordert die Pastoral
nicht zur Strategie, sondern zur Haltung heraus, zur absichtslosen Aufmerksam-
keit, zur Unterbrechung des eigenen Redens, zum Risiko des Horens. Bis hin,
dass der Festivalseelsorge eine synodale Grundhaltung eigen ist, ,,ndmlich die
des Hin-Horens, die eine Evangelisation im Sinne des II. Vatikanums mdglich
macht: mit und durch die Menschen da draulen das Evangelium vertiefter zu er-
schlieBen. Kirche versteht sich hier als Lernende an den Orten, wo Menschen von
ihren je eigenen Lebensrealitidten und den damit zusammenhingenden Anliegen
erzdhlen.?

Die Dissonanz zwischen Festival und Stille ist also nur auf den ersten Blick eine.
Bei genauerer Betrachtung erweist sich das Nebeneinander von Larm und Stille
als ein Miteinander und elementarer Bestandteil der Festivalerfahrung. Vielleicht
liegt genau darin das Potenzial: Im Wechselspiel und im Dazwischen von Laut
und Leise, von AuBlen und Innen, von Ekstase und Kontemplation entsteht eine
Erfahrungsdichte, die in keiner Skala messbar ist — aber horbar, fiihlbar und er-
innerbar bleibt.

Nicht zu unterschétzen ist die Stille nach dem Festivalerlebnis. Kaum sind die
letzten Klénge verklungen, beginnt sich ein Zustand der Stille auszubreiten,
welcher meist bis zuhause vom Nachrauschen der letzten Sounds in den Ohren
begleitet wird. Mit fortschreitender Zeit nach dem letzten musikalischen Impuls
gewinnt die Stille an Prasenz. Der Kontrast zur zuvor erlebten Verdichtung ist
abrupt: Auf den Ausnahmezustand folgt eine spiirbare Leere, sowohl auditiv als
auch physisch und emotional. Diese Leere wird vielfach als postfestivaler ,,Emo-
Kater beschrieben; ein Phdnomen, das sowohl durch Substanzkonsum als auch
durch die emotionale Uberreizung intensiviert werden kann.

Psychologisch ldsst sich das Phdnomen auch als eine Form der ,,Post-Festival-
Depression“® beschreiben. Das Hochgefiihl der kollektiven Ekstase weicht einer
melancholischen Erniichterung. Die Welt, eben noch bunt und chaotisch, wirkt
nun (wieder) grau und steril. Der eben noch empfundene ,,Gliicksrausch® wird zu
einer temporéren depressiven Stimmung.*°

Und doch ist genau dieses Gefiihl der Leere, dieser Kontrast, auch eine Chance.
Die Riickkehr in die Stille ermdglicht eine Phase der Regeneration. Neuro-
wissenschaftliche Studien zeigen: Stille fordert die Aktivierung des sogenannten
Default-Mode-Netzwerks im Gehirn — ein Zustand, in dem Erinnerungen ver-
arbeitet, Emotionen reguliert und kreative Prozesse angesto3en werden. Stille ist
somit kein blofles Fehlen von Gerduschen, sondern ein aktiver Zustand der neuro-
nalen Selbstverarbeitung und fordert somit ,,personliche Transformation und
Wachstum®?!, | Das Gehirn benétigt Phasen der Ruhe, um Informationen zu ver-
arbeiten und im Langzeitgedédchtnis zu speichern. In Momenten der Stille ist das

transformatio;



42;

32 Ebd.
33 Vgl. Kirchner, Eventgemeinschaften, 92, 129.

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz

Gehirn besonders effektiv darin, Erlebtes zu verarbeiten und zu konsolidieren.
In der Riickzugszeit nach einem Festival wirken Korper und Geist daran, das Er-
lebte zu integrieren. Dabei kann der Kontrast zwischen der entgrenzten, offenen
Festivalwelt und der engen, begrenzten Welt der eigenen vier Wénde fast be-
klemmend sein. Durch die korperliche und mentale Grenzerfahrung des Festivals
entsteht eine Transformation und die Notwendigkeit einer Wiedereingliederung
in den Alltag.

Der Umgang der Besucher:innen mit dem postfestivalen Erleben liegt in ihrer
eigenen Verantwortung. Die Festivalseelsorge versteht sich nicht als Einrichtung
zur langfristigen Begleitung, sondern als spontane, anonyme und kurzzeitige An-
laufstelle. Gleichwohl verweist sie bei Bedarf auf weiterfiihrende Unterstiitzungs-
angebote in der Region und ist hierfiir meist gut vernetzt und vorbereitet. Offen
bleibt, inwiefern die Erfahrung mit der Festivalseelsorge das Verstindnis von
Kirche und Glaube beeinflusst. Festzuhalten ist, dass das Angebot angenommen
wird und positive Resonanz erfihrt. Uberdies wiichst das Interesse an spirituellen
und stillen Raumen auch auferhalb herkémmlicher Musikfestivals. So wurden
etwa beim ,,EURO 2024 Festival Berlin® eigens ein ,,Quiet Room* und ein ,,Prayer
Room* eingerichtet. Auch Filmfestivals wie die Berlinale bieten potenzielle An-
kniipfungspunkte fiir kontextsensitiv gestaltete pastorale Angebote.

Diese Entwicklungen verdeutlichen, dass Seelsorge im Eventkontext neue
Formen religioser Prasenz erprobt und damit einen relevanten Beitrag zur zeit-
geméBen kirchlichen Praxis leistet.

Dezibel-Skala: Gefiihlte Lautstirke messbar machen, auf: https://www.akustik-
form.ch/raumakustik/dezibel-skala (zuletzt abgerufen am: 06.06.25).

Die Parookaville Campsite, auf: https://www.parookaville.com/de/experience/
campsite (zuletzt abgerufen am: 30.05.25).

Eckert, Till, Warum wir unsere Post-Festival-Depression zulassen sollten, auf:
https://www.zeit.de/zett/2016-06/post-festival-depression-warum-wir-sie-
zulassen-sollten (zuletzt abgerufen am: 06.06.25).

Fuchs, Ottmar, Beschleunigung aus der Perspektive eschatologischer Zeit-
pastoral. Theologische Aspekte von Entfremdung und Resonanz, in:
Kléden, Tobias; Schiiler, Michael (Hg.), Zu schnell fiir Gott? Theo-
logische Kontroversen zu Beschleunigung und Resonanz, 2017, 115-152.

Hahn, Julia; Bachmann, Claude, Festivalseelsorge als neuer Topos kate-
gorialer Seelsorge, in: Zeitschrift fiir Pastoraltheologie, Wer ist WIR?
Fragmentaritit in Gesellschaft, Kirche und Pastoraltheologie, Bd. 44 Nr. 2
(2024), 265-278.

transformatio; 2025—Heft 2


https://www.akustikform.ch/raumakustik/dezibel-skala
https://www.akustikform.ch/raumakustik/dezibel-skala
https://www.parookaville.com/de/experience/campsite
https://www.parookaville.com/de/experience/campsite
https://www.zeit.de/zett/2016-06/post-festival-depression-warum-wir-sie-zulassen-sollten
https://www.zeit.de/zett/2016-06/post-festival-depression-warum-wir-sie-zulassen-sollten

43;

Julia Hahn—Festivals als Ort der Stille — eine Dissonanz

Katholische Kirche Osterreich, Leitbild Festivalseelsorge. Fiir die Zwischen-
tone des Lebens, auf: https://festivalseelsorge.at/wp-content/uploads/
sites/6/2024/02/Festivalseelsorge-Leitbild.pdf (zuletzt abgerufen am:
06.06.25).

Leipold, Andreas, Die Feier der Kirchenfeste. Beitrag zu einer theologischen
Festtheorie, Gottingen 2005.

Morat, Daniel; Ziemer, Hansjakob (Hrsg.), Handbuch Sound. Geschichte — Be-
griffe — Ansétze, Stuttgart 2018, 218.

Néumann, Klaus, Weltmusikfestivals und Festivalisierung der Weltmusik, 204-
212, in: Leggewie, Claus; Meyer, Erik, Global Pop: Das Buch Zur Welt-
musik, Stuttgart 2017, 204.

Neijenhuis, Jorg, Feste und Feiern. Eine theologische Theorie, Leipzig 2012.

Open Flair Gottesdienst und Oase der Stille, auf: https://www.open-flair.de/
news/996-open-flair-gottesdienst-und-oase-der-stille (zuletzt abgerufen
am: 30.05.25).

Prkagin, Elisa, ,Auf das Héren horen‘. Uberlegungen zu einer hdrenden Pastoral
im Horizont einer responsiven Phidnomenologie, Miinster 2023.

Psychologie heute. Aktuelle Informationen rund um die faszinierende Welt
der Psychologie, Die heilende Kraft der Stille: Warum sie so wichtig fiir
die Psyche ist, auf: https://psychologie-heute.info/stress-ueberlastung/
die-heilende-kraft-der-stille-warum-sie-so-wichtig-fuer-die-psyche-ist/
(zuletzt abgerufen am: 21.05.25).

Rock am Ring. Allgemeine Camping- und Ticketinfo, auf: https://www.rock-

am-ring.com/info/s4f9b--camping-and-ticketinfo (zuletzt abgerufen am:
03.06.25).

transformatio;


https://festivalseelsorge.at/wp-content/uploads/sites/6/2024/02/Festivalseelsorge-Leitbild.pdf
https://festivalseelsorge.at/wp-content/uploads/sites/6/2024/02/Festivalseelsorge-Leitbild.pdf
https://www.open-flair.de/news/996-open-flair-gottesdienst-und-oase-der-stille
https://www.open-flair.de/news/996-open-flair-gottesdienst-und-oase-der-stille
https://psychologie-heute.info/stress-ueberlastung/die-heilende-kraft-der-stille-warum-sie-so-wichtig-fuer-die-psyche-ist/
https://psychologie-heute.info/stress-ueberlastung/die-heilende-kraft-der-stille-warum-sie-so-wichtig-fuer-die-psyche-ist/
https://www.rock-am-ring.com/info/s4f9b--camping-and-ticketinfo
https://www.rock-am-ring.com/info/s4f9b--camping-and-ticketinfo

44, Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

Stille an Orten des
(Massen)tourismus

In Anbetracht der zunehmenden Geschwindig-

keit des touristischen Geschehens 1st es notwendig,
die Frage der Vereinbarkeit von Stille und Touris-
mus zu erortern. In diesem Zusammenhang bieten
die Phanomene von Slow Tourism und Slow Travel
interessante Ansatzpunkte. Anhand zweier Fall-
beispiele aus der Schweiz wird der Frage nach
modernem Tourismus und Stille nachgegangen.

Anna-Lena Jahn

MA in Religion-Wirtschaft-Politik, Theologische Hochschule Chur, Mitarbeiterin
im Forschungsprojekt ,,Religion-Kultur-Tourismus®; Doktorandin Universitét
Luzern

transformatio; 2025—Heft 2



45;

1 Vgl. Dodds und W. Butler, Overtourism.
2 Vgl. Online: stillefinden.org.

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

Als ich vergangenes Jahr einen Wochenend-Kurztrip in die ddnische Hauptstadt
Kopenhagen machte, wurde ich liberraschenderweise inmitten eines touristischen
Hotspots an die Bedeutung der Stille erinnert. Direkt beim Eingang der be-
rithmten Frederikskirche im Stadtzentrum wies ein Schild die Besucher:innen
darauf hin, das Handy bewusst in der Tasche zu lassen und sich einige Minuten
Zeit zu nehmen, still in der Kirche zu verweilen. Ich folgte dem Rat und stellte
fest, dass durch die bewusste Wahrnehmung der Stille mein touristisches Erlebnis
des Kirchenraums verlangsamt und intensiviert wurde. Mit neuer Energie, die ich
durch das Innehalten und den Moment der Ruhe gewonnen hatte, trat ich wieder
in das wuselige Stadtgeschehen hinaus.

Das Innehalten und das bewusste Kultivieren von Stille geht in schnelllebigen
Reiseaktivititen vielfach verloren. Der heutige Tourismus scheint auf dem
kiinstlichen Erschaffen von Superlativen zu basieren und folgt einem stark
kompetitiven Marktgeschehen. Gleichzeitig verhalten sich die steigenden Touris-
muszahlen widerspriichlich zur Notwendigkeit von mehr 6kologischer und
sozialer Nachhaltigkeit. Auch in den breiten Medien wird iiber Tourismus zu-
nehmend negativ berichtet. Phinomene wie Overtourism und die dadurch aus-
gelosten Negativfolgen fiir die ortsansdssige Bevolkerung stehen im Zentrum der
Berichterstattung.! Dies wirft zwangsldufig die Frage auf, ob die Thematik der
Stille im gegenwartigen touristischen Diskurs noch von Relevanz ist.

Der obige kurze Erfahrungsbericht wiirde fiir eine anhaltende Bedeutung
sprechen. Hinzu kommt, dass, wie so oft bei gesellschaftlichen Entwicklungen,
zu einem stattfindenden Trend auch ein dazugehoriger Gegentrend entsteht. So
kann beobachtet werden, dass den touristischen Angeboten, die sich durch immer
schnellere und beeindruckendere Erlebnisse auszeichnen, Aktivitdten gegeniiber-
gestellt werden, die sich auf Achtsamkeit und Stille konzentrieren. Viele dieser
entschleunigenden Themen fallen in das breite Feld des spirituellen und religidsen
Tourismus. Konkret sind damit unterschiedlichste touristische Aktivititen wie
Pilgern, Besuche von religidsen Stitten oder Angebote in Kldstern gemeint.?

Im folgenden Beitrag wird zuniichst ein kurzer Uberblick iiber das Wesen des
Tourismus sowie dessen momentane Entwicklungen gegeben und dabei ein be-
sonderer Fokus auf die touristische Sparte von Slow Tourism und Slow Travel
gelegt. Darauffolgend wird die Suche nach Stille in einem touristischen Um-
feld anhand zweier Beispiele aus der Schweiz genauer in den Blick genommen.
Zum einen wird die touristische Erfahrung von Stille im abgelegenen Kloster St.
Johann in Miistair im Kanton Graubiinden beleuchtet, zum anderen der berithmte
Wallfahrtsort und das dazugehorige Kloster Einsiedeln im Kanton Schwyz be-
trachtet. Die beiden Kloster verfiigen {iber unterschiedliche Voraussetzungen zur
Thematik der Stille und bieten somit einen geeigneten Einstieg in das Themenfeld
,»Stille an Orten des (Massen)tourismus®.

transformatio;


http://stillefinden.org

46;

3 Vgl. Beelitz und Pfister, Tourismusphilosophie,

S. 14-19.
4 Vgl. Mundt, T8homas Cook, S. 137.

5 Vgl. Graburn, The Anthropology of Tourism, S.

11.
6 Gleissner, Stille als Chance?
7 Vgl. ebd. Anm. 3, S. 18.

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

Tourismus als eine Form des Reisens und der Mobilitdt war laut der Tourismus-
wissenschaftlerin Julia Beelitz schon immer da. So erkennen Beelitz und Pfister
in ihrer Tourismusphilosophie bereits in den frithen Hochkulturen Formen von
touristischer Mobilitit. Als illustrierendes Beispiel werden die Agypter der Antike
aufgefiihrt, die zu bedeutenden Bauwerken wie der Sphinx reisten. Aber auch die
Griechen nahmen den Weg zur Weissagungsstitte in Delphi auf sich, um das Orakel
zu konsultieren. Schon damals waren also heilige Stitten ein Hauptreiseziel von
privilegierten Individuen und Personen aus der Oberschicht. Die breite Masse der
Bevolkerung konnte sich eine solche Reise nicht leisten. Eine Demokratisierung
des Reisens und dementsprechend die Zugéinglichkeit zum Tourismus fiir grosse
Teile der Bevolkerung fand erst im 19. Jahrhundert statt. Insbesondere das Jahr
1841 ist fiir diese Entwicklung bedeutsam, da in diesem Jahr die erste Pauschal-
reise des Unternehmers und Baptisten Thomas Cook durchgefiihrt wurde.® Der
iiberzeugte Abstinenzler Cook wollte sich mit der Einfiihrung solcher giinstiger
Reiseangebote nicht nur als wohltitig erweisen, sondern verfolgte auch christ-
lich und sozial gepréigte Ziele. Insbesondere drmeren Menschen wollte Cook
durch die organisierte Reise eine Alternative zum Alkoholkonsum bieten und
ihnen somit eine andere Freizeitbeschiftigung ermdglichen. Gleichzeitig sollte
in diesem Kontext das Gedankengut der Abstinenzbewegung verbreitet werden.*
Erneut ldsst sich beobachten, dass auch bei dieser spiteren Auspriagung der
touristischen Reise, religiose Motive im Vordergrund standen. Zeitgleich be-
schreibt diese erste Form einer Pauschalreise einen zentralen Gedanken des
Tourismus: der Unterbruch des Alltags
und der dadurch hergestellte Gegen-
satz zu unserem alltdglichen Leben.’
Die Stille wiederum, so schreibt Leyla
Gleissner, kann in der Philosophie als
,»ein [...] Einschnitt im anonymen Fluss der Zeit* gesehen werden.® Der Touris-
mus und die Stille konnen also parallel verstanden werden, als eine Unterbrechung
des Gewdhnlichen.

Ab dem 20. Jahrhundert wird dann von der Bliitezeit des Tourismus gesprochen,
welche bis heute anhélt und insbesondere durch den technischen Fortschritt be-
deutende Weiterentwicklungen mit sich brachte.”

Obwohl sich die heutige Tourismusbranche zunehmend differenziert zeigt, sind
Elemente vorhanden, welche den unterschiedlichen Tourismusformen gemein
sind.

Eine der treffendsten Definitionen fiir das Phdnomen ,,Tourismus® ldsst sich bei
der Tourismusorganisation der Vereinten Nationen, der UN Tourism (ehemals
UNWTO) finden:

transformatio; 2025—Heft 2



47;

8 UNWTO, Glossary of tourism terms.

9 Vgl ebd. Anm. 3, S. 32.

10 Vgl. online: Tourismus-Trends 2025.

11 TNMT ist ein Projekt, welches das
interdisziplinare Forschungsfeld des Lufthansa
Innovation Hub reprasentiert.

12 Vgl. Dobravsky, What will define the travel
industry in 20257

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

Tourism is a social, cultural and economic phenomenon which entails the
movement of people to countries or places outside their usual environment
for personal or business/professional purposes. These people are called vis-
itors (which may be either tourists or excursionists; residents or non-res-
idents) and tourism has to do with their activities, some of which involve
tourism expenditure.’

Die Definition arbeitet drei wesentliche Merkmale des sozialen, kulturellen und
wirtschaftlichen Phdnomens Tourismus heraus. Erstens reisen die Tourist:innen
an einen anderen Ort und verlassen somit ihr gewoOhnliches Umfeld. Die
Motivation fiir diese Reise kann in personlichen aber auch in arbeitstechnischen
Griinden liegen. Zweitens werden Tourist:innen als Besuchende charakterisiert,
wobei auch Tagesausfliigler:innen in diese Kategorie fallen. Drittens {iben die
Tourist:innen bestimmte Aktivitdten vor Ort aus und ,.erleben dadurch die be-
suchte Destination. Der letzte Punkt wird mit finanziellen Ausgaben in Ver-
bindung gebracht und hebt die wirtschaftliche Bedeutung des Tourismus hervor.
Beachtenswert ist der dritte Punkt, welcher die Interaktion vor Ort hervorhebt.
Auch Beelitz und Pfister betonen, dass die reisende Person Kontakt mit dem
Aussen, mit dem Anderen sucht.’ Ein wesentlicher Aspekt des Tourismus ist

demnach die Erfahrung und das aktive

Erleben, das auf einer Reise im Vorder-

grund steht. Wéhrend der Covid-19

Pandemie wurde die Wichtigkeit

dieses Elementes besonders sichtbar.
Virtuelle Rundginge von touristischen Hotspots und digitale Erlebnisse mit-
hilfe von Augmented Reality sollten einen Ersatz fiir das reale Reisen darstellen,
welches aufgrund von nationalen und internationalen Einschrinkungen nicht
mehr mdglich war. Schnell wurde deutlich, dass die physische Reise nur schwer
ersetzt werden kann und aktuelle Zahlen verdeutlichen, dass der Wirtschafts-
sektor Tourismus weiterhin stark wichst und die Besucher:innenzahlen an vielen
Orten das Vor-Corona-Niveau erreichen und teilweise sogar tibertroffen haben. !

Der heutige Tourismus zeichnet sich vor allem durch seine Diversifizierung und
Nischenbildung aus. Ein interessanter Trend, welcher von TNMT (Travel and
Mobility Tech)!! herausgearbeitet wurde, ist der Bereich des Transformational
Travels.”? Bei diesem Trend handelt es sich um die in der Gesellschaft zu be-
obachtende Entwicklung hin zu einer Verbesserung des Selbst betreffend Korper,
Geist und Seele. Der Wunsch nach einer inneren Verwandlung lésst sich auch in
der Nachfrage und im Angebot von touristischen Aktivitdten wiederfinden. Ein
Beispiel dafiir ist der sogenannte Sober Tourism, welcher sich dhnlich wie schon
Thomas Cook im 19. Jahrhundert auf Niichternheit bzw. Abstinenz konzentriert.
Bei dieser Art von Tourismus geht es aber nicht nur um die Abwesenheit von
Alkohol oder anderen Substanzen, sondern auch um das Erschaffen einer mentalen

transformatio;



48;

13 Siehe dazu auch die Ausfiihrungen im Artikel:
Cebulj Christian/Jahn, Anna-Lena: Radume, Ruhe,

Rituale. Chancen kirchlicher Prasenz im Tourismus,

in: Diakonia 56 (2/2025) 74-81.

14 Vgl. Klarin et al., Time to transform the way we
travel?

15 Ebd. 7.

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

Klarheit, einer inneren Ordnung. Eine weitere Mdglichkeit, zu mentaler Klarheit
zu kommen und sich vom ldrmenden Alltag in der Urlaubszeit zu distanzieren,
ist das bewusste Aufsuchen und das Praktizieren der Stille. Im Zusammenhang
mit Ruhe und Stille sollen zwei interessante touristische Phidnomene hervor-
gehoben werden: Slow Tourism und Slow Travel.® Das Phianomen des Slow
Tourism zeichnet sich dadurch aus, dass ein bewusst langsameres Reisetempo
gewahlt wird. Dadurch werden auch positive Auswirkungen auf die 6kologische
und sozio-kulturelle Nachhaltigkeit erwartet. Demgegeniiber fokussiert sich Slow
Travel starker auf die Art des Reisens und stellt eine mdglichst umweltfreundliche
Reiseform in den Mittelpunkt. Ziel dabei ist es, die CO,-Emissionen moglichst
gering zu halten. Damit verbunden sind ldngere Aufenthaltsdauern an einem Ort
und moglicherweise eine vertiefte Auseinandersetzung mit der Destination, in
der man sich aufhilt.' Insbesondere die als Slow Tourism bezeichnete Reiseform
kontrastiert mit dem modernen Alltag, der durch eine beschleunigte Abfolge von
Ereignissen gekennzeichnet ist. Im Gegensatz dazu betont die genannte Reise-
form eine bewusste Verlangsamung des Geschehens. Eine in Spanien durch-
gefiihrte Studie zeigte, dass eine grossere touristische Zufriedenheit bei langeren
Aufenthalten im Rahmen von Slow Tourism ausgelost wird. Die Autor:innen sch-
reiben: ,,... slow tourism is expected to foster tourists® attachment to specific
places, by allowing them more time to explore and experience local cultures at a
slower pace.“!

Es wird deutlich, dass die beiden Begriffe Slow Tourism und Slow Travel nicht ein-
deutig voneinander trennbar sind und sich iiberschneidende Themen beinhalten.

Die bereits mehrmals thematisierte Praxis der Entschleunigung muss nun aber in
Beziehung zur Thematik der Stille gesetzt werden. Somit stellt sich die Frage, in-
wiefern Verlangsamung und Ruhe miteinander in Verbindung stehen.

Der Begriff Verlangsamung beschreibt zunéachst die Reduktion der Geschwindig-
keit, mit welcher eine Tétigkeit oder eine Bewegung ausgefiihrt wird. Ver-
langsamung stellt demnach das Gegenteil der Beschleunigung dar. In diesem
Kontext konnte von der Quantitit einer Tatigkeit gesprochen werden. Aus
einer pragmatischen Perspektive beschreibt die Geschwindigkeit die Menge an
Dingen, die in einer bestimmten Zeit geleistet oder vollbracht werden. Bei der
Verlangsamung entscheidet man sich bewusst dazu, diese Menge zu verringern,
d.h. weniger Bewegungen auszufiihren oder eine geringere Anzahl an Aufgaben
zu erfiillen. Interessant wird es, wenn der Begriff der Ruhe betrachtet und tiberlegt
wird, welche Funktion die Ruhe oder Stille in diesem Gedankengang einnehmen.
In der vorliegenden Uberlegung wird die Ruhe als Qualitit erfasst, die bei einer
reduzierten Quantitdt, also bei einer bewussten Verlangsamung eintreten kann.
Die qualitative Komponente der Ruhe beschreibt demnach die Ausfithrung einer
Aktivitit, das Wie. Die Dichotomie zwischen Quantitdt und Qualitét ist jedoch
kein Entweder-oder-Szenario, denn die Erfahrung zeigt, dass auch Dinge, die
mit hoher Geschwindigkeit ausgefiihrt werden, die Qualitit der Ruhe beinhalten
konnen. Es besteht jedoch die Moglichkeit, dass eine Verlangsamung die Aus-
breitung eines Zustandes der Ruhe begiinstigen kann.

transformatio; 2025—Heft 2



49;

16 Vgl. online: Muestair.ch

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

In einem touristischen Kontext kann Ruhe als ein Merkmal eines Ortes betrachtet
werden, der fiir seine Abgeschiedenheit und Stille bekannt ist. Dies bedeutet, dass
die Gerduschkulisse an diesem Ort als gering oder nicht vorhanden beschrieben
werden kann. Ruhe oder ein Gefiihl der Stille kann aber auch eine innere Wahr-
nehmung meinen oder die Art und Weise beschreiben, mit welcher Tourist:innen
unterwegs sind. Um die Thematik von Ruhe und Stille im Rahmen des Touris-
mus besser verstehen zu kdnnen, wird einerseits ein Ort betrachtet, der objektiv
gesehen ruhig ist und in einem abgelegenen Tal der Schweiz liegt. Andererseits
ist die Analyse eines Ortes von Relevanz, der einiges an externer Larmbelastung
aufweist, aber dennoch Momente der Stille ermdglicht.

Kloster St. Johann in Miistair als ein Ort der Stille

Das Kloster aus dem 8. Jahrhundert liegt im Schweizer Kanton Graubiinden im
abgelegenen Miinstertal an der Grenze zwischen dem Engadin und Sidtirol.'
Der Konvent setzt sich heute aus acht Nonnen zusammen, die dem Benediktiner-
orden angehoren. Seit dem 12. Jahrhundert handelt es sich um eine reine Frauen-
gemeinschaft, deren Leben durch die Benediktsregel geprigt ist und in dessen
Fokus die Bescheidenheit steht. Der Klosterkomplex St. Johann gilt als eine der
wichtigsten und bekanntesten Sehenswiirdigkeiten im Val Miistair und wurde im
Jahr 1983 als UNESCO Welterbe ausgezeichnet. Grund fiir die Verleihung dieses
Labels ist unter anderem der gut erhaltene Freskenzyklus aus dem Frithmittelalter
in der Klosterkirche. Zu der Klosteranlage gehort auch ein Museum, welches die
Geschichte des Klosters erzihlt. Gemass einer Legende soll der Grundstein des
Klosters von Karl dem Grossen selbst gelegt worden sein. Der frisch gekronte
Konig der Langobarden geriet in einen Schneesturm auf dem nahe gelegenen



http://Muestair.ch

50;

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

Umbrailpass und stiftete als Dank, dass er diesen Sturm {iberlebte, das Kloster
St. Johann.

Der heutige Klosterkomplex zeichnet sich durch eine heterogene Struktur aus, die
aus verschiedenen Bauetappen besteht. Das Kloster wurde nie ginzlich zerstort,
jedoch sind im Laufe der Zeit einige Gebédudeteile verloren gegangen, wéahrend
andere erweitert wurden. Demzufolge besteht die Klosterkirche und die Heilig-
kreuzkapelle aus der Griinderzeit im 8. Jahrhundert. Der markante Plantaturm ist
aus dem 10. Jahrhundert und die Bischofsresidenz aus dem 11. Jahrhundert. Die
besondere, abgeschiedene Lage des Klosters und die kleine Ordensgemeinschaft,
welche in Klausur lebt, fithren zu einem Klosterkomplex, der von Stille und Ruhe
gepragt ist.

Im Rahmen meiner Dissertationsarbeit an der Universitét in Luzern habe ich im
vergangenen Jahr 2024 qualitative Walking & Talking Interviews in und vor der
Klosterkirche Miistair mit Tourist:innen gefiihrt. Die in den gefiihrten Interviews
zentrale Fragestellung fokussiert sich auf die individuelle und subjektive Wahr-
nehmung des Kirchenraums durch die Augen von Tourist:innen. Auch die Thematik
der Stille und der Ruhe wurde von verschiedenen Interviewteilnehmer:innen
angesprochen. Innerhalb der Klosterkirche wurden durch die Proband:innen
konkrete Aspekte im Raum als Orte der Stille benannt. Ein Beispiel dafiir ist
die Gnadenkapelle. Dabei handelt es sich um einen Raum, der sich neben dem
Kirchenschiff befindet und auch explizit als ein Ort der Stille beschildert ist. Die
auffallende barocke Architektur des Raumes bildet einen deutlichen Gegensatz zu
dem romanischen Stil des tibrigen Kirchenraums, der eine eher dunkle Atmosphére
erzeugt. Die weissen Wénde und der
helle Gesamteindruck verbinden die
Interviewteilnehmer:innen mit Ruhe
und lassen sie an ein Gefithl von
Frieden und Besinnung denken.
Die Gnadenkapelle veranschaulicht
die Verbindung von &dusserer Rubhe,
d.h. der Abwesenheit von lauten Gerduschen und der moglichen inneren Er-
fahrung von Ruhe. Hinzu kommt, dass das gesamte Kloster von den Tourist:innen
als sehr ruhig und aufgrund dessen auch als angenehm wahrgenommen wird.
Die Reisenden beschreiben diese Erfahrung der Ruhe, als Eintauchen in eine
andere Welt, wobei sie sich in der fremden Umgebung willkommen fiihlen. Zwei
der befragten Personen haben im Géstehaus des Klosters iibernachtet, was auf
einen ldngeren Aufenthalt im Kloster St. Johann in Miistair schliessen lasst. Ins-
besondere diese beiden Personen betonen den bewussten Kontrast zu ihrem all-
tiglichen Leben und unterstreichen den Riickzug aus dem Alltag. Diese Auffillig-
keit in den Interviews spricht fiir die formulierte These beziiglich Slow Tourism,
dass eine lingere Aufenthaltsdauer zu einem intensiveren Reiseerlebnis fithren
kann und ein langsameres Reisetempo eine andere Erfahrung der Stille ermog-

transformatio; 2025—Heft 2



51;

17 Vgl. online: Kloster-Einsiedeln.ch

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

licht. Aber auch Personen, die auf der Durchreise waren und nur einen kurzen
Zwischenstopp beim Kloster einlegen, nehmen die Ruhe und Friedlichkeit wahr.
Das Kloster St. Johann in Miistair ist durch den abgelegenen Standort und die es
umgebende Berglandschaft ein Ort, der Stille miihelos zugédnglich macht.

Ein starker Kontrast zu dem ruhigen Kloster St. Johann in Miistair ldsst sich im
Kloster Einsiedeln finden, welches zu den bekanntesten sakralen Gebduden in der
Schweiz gehort. Die imposante Klosteranlage ist der grosste schweizerische Wall-
fahrtsort und liegt in der Gemeinde Einsiedeln im Kanton Schwyz. Gegriindet
wurde das Kloster im 9. Jahrhundert durch den heiligen Meinrad, welcher im Jahr
835 eine Einsiedelei an dem Ort errichtete, wo sich die heutige Gnadenkapelle
befindet."”

Der Monch Meinrad versuchte hier einen Ort der Kontemplation zu schaffen,
einen Raum, in dem er zuriickgezogen und in Stille leben konnte. 26 Jahre spiter,
im Jahr 861 wird der Einsiedlermdnch jedoch ermordet. Die Ermordung wird als
Martyrium interpretiert, das fiir den Glauben dargebracht wurde. Infolgedessen
erhélt der Monch den Status eines Mértyrers und der Ort wird als ,,heiliger Ort*
betrachtet, an dem eine Begegnung mit Gott mdglich ist. Dies fiihrt dazu, dass
sich verschiedene Einsiedler fiir kiirzere oder langere Zeit an dem Ort des heiligen
Meinrads niederlassen. Im Jahr 934 ist es dann Domprobst Eberhard, welcher sich
vom heiligen Meinrad und dessen Lebensweise inspiriert fiihlt, seine personliche
Aufgabe und die Weiterfiihrung dieses Ortes aber in der Bildung einer Kloster-
gemeinschaft erkennt. Dementsprechend griindet er ein Kloster, dessen Lebens-
weise sich nach der benediktinischen Regel richtet.

Die lange Tradition der Wallfahrten zum Kloster Einsiedeln nimmt ihren Anfang
urspriinglich in der Legende der sogenannten Engelweihe. Die Legende besagt,
dass am 14. September im Jahr 948 Jesus Christus selbst unter Anwesenheit zahl-
reicher Engel und Heiliger die ehemalige Einsiedler-Kapelle seiner Mutter Maria
geweiht haben soll.

Im Hochmittelalter entwickelte sich Einsiedeln zu einem Marienwallfahrtsort.
Die mittelalterliche Klosteranlage wurde aber mit voranschreitender Zeit zu klein
fiir die wachsende Ordensgemeinschaft und so wurde im Jahr 1704 der Grund-
stein fiir den Neubau des Klosters gelegt, welcher insgesamt zehn Jahre dauerte
und den heute sichtbaren barocken Klosterkomplex hervorbrachte. Ende des 19.
Jahrhunderts erlebte die Wallfahrt nach Einsiedeln einen starken Zuwachs durch
die Eisenbahn und die damit verbundene einfachere Erreichbarkeit des Ortes.
Heute leben um die 40 Monche im Kloster Einsiedeln nach der Regel des heiligen
Benedikts. Fiir Kloster, die sich nach der Benediktsregel richten, wie auch das
Kloster St. Joahnn in Miistair, hat die Gastfreundschaft eine lange Tradition. Die
Bedeutung der Giste wird im Kapitel 53, 1-2 der Benediktsregel hervorgehoben.
Dort heisst es:

transformatio;


http://Kloster-Einsiedeln.ch

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

1 Alle Fremden, die kommen,

sollen aufgenommen werden wie Christus;

denn er wird sagen:

,,Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen.*
2 Allen erweise man die angemessene Ehre,
besonders den Briidern im Glauben und den Pilgern.

Auf der offiziellen Website des Klosters werden fiir Besuchende verschiedene
Optionen zur Ubernachtung vorgestellt. Einerseits ist ein kurzer Gésteaufenthalt
moglich, beispielsweise von Menschen, die pilgernd unterwegs sind und dabei nur
eine Nacht im Kloster verbringen mdchten. Andererseits kann ein lingerer Gast-
aufenthalt geplant werden, wobei es fiir miannliche Géste auch die Mdglichkeit
gibt, am Tagesablauf der Ordensgemeinschaft teilzuhaben. Der rhythmisierte und

9%
%=
.
[

ty

s

)

-\



53;

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

strukturierte Klosteralltag tragt zur Schaffung einer Atmosphére bei, in welcher
die Besuchenden zu Ruhe kommen kdnnen.

Um mir selbst ein Bild des beriihmten Klosters zu machen, reiste ich im ver-
gangenen Februar fiir einen Tag nach Einsiedeln. Es war ein ruhiger Freitag, an
dem es in der Nacht und am Morgen einiges an Neuschnee gegeben hatte, was
dazu fiihrte, dass der frisch gefallene Schnee die Stille noch intensivierte. Ich
hatte mit dem Wallfahrtspater Philipp Steiner einen Termin abgemacht, um mich
iber den Tourismus vor Ort, aber vor allem auch tiber die Stille zu unterhalten.
Schon wéhrend des Gespriaches wurde mir schnell klar, dass ich mir tatsdchlich
einen sehr ruhigen Tag fiir meinen Besuch ausgesucht hatte, da Februar der be-
sucher-schwichste Monat des Jahres im Kloster ist. In der Klosterkirche hielten
sich nur wenige Leute auf, und obwohl die Stille von lauten Reinigungsgeriten
durchbrochen wurde, war der gesamte Eindruck der Kirche ein friedlicher.

Pater Philipp Steiner ist gleichzeitig auch der Verantwortliche fiir das Wallfahrts-
biiro, in welchem zurzeit drei weitere Personen beschéftigt sind. Fiir ihn und auch
fiir die Gemeinschaft als Ganzes ist es wichtig, dass es sich beim Kloster Ein-
siedeln um einen offenen Ort handelt. Thnen ist bewusst, dass die Besucher:innen
des Klosters teilweise mit religiosen Anliegen kommen, wéhrend andere die
schone Architektur anschauen mdchten und sich vor allem aus kunsthistorischem
Interesse auf den Weg nach Einsiedeln machen. Beide Motivationen sollen im
Kloster geniigend Raum finden. Da die Kapazitit der Ordensgemeinschaft fiir
die Anzahl der Besucher:innen nicht ausreicht, konzentrieren sich die Monche in
ihrer Betreuung aber vor allem auf die religiésen Tourist:innen, wie Pilger:innen
oder Wallfahrer:innen. Besonders schon aber ist gemédss Pater Philipp, wenn
zwischen den vielleicht sdkular gepragten Tourist:innen und der Ordensgemein-
schaft eine zufillige Begegnung stattfindet, beispielsweise bei einem spontanen
Erleben eines Gottesdienstes in der Klosterkirche.

Die sehr individuell gepriagte Suche nach Ruhe am Wallfahrtsort Einsiedeln sei
teilweise herausfordernd fiir die Verantwortlichen und das Bediirfnis nach ab-
soluter Stille kann an diesem Ort nicht endgiiltig erfiillt werden. Zudem ist zu be-
riicksichtigen, dass die Anspriiche der Giste, zu denen Tourist:innen, Pilger:innen
und Wallfahrer:innen zéhlen, vielféltiger geworden sind. Sie stellen zum Teil sehr
unterschiedliche Anspriiche an das Kloster Einsiedeln.

An einem verschneiten Tag im Februar ist es ausserordentlich ruhig im Kloster
Einsiedeln und Momente der Stille sind einfach zu finden, aber wie sieht es in
anderen Monaten aus? Gibt es auch Momente, wo es zu viele Tourist:innen vor
Ort hat? Ein grundsitzliches Problem von zu vielen Besucher:innen sicht Pater
Philipp Steiner zurzeit nicht. An Tagen, an welchen zusitzlich zum reguldren
Besuchendenstrom noch weitere liberregionale oder kantonale Veranstaltungen
in Einsiedeln stattfinden, kann die Infrastruktur mitunter iiberlastet sein, was in

transformatio;



54;

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

der Bevdlkerung von Einsiedeln zu negativen Reaktionen fiihren kann. Selbst in
Zeiten, in denen die Zahl der Besuchenden hoch ist und sich viele Personen im
und ums Kloster aufhalten, existieren Alternativen der Kontemplation oder der
Nutzung des nahegelegenen Waldes. Spétestens in der Natur wird es ruhiger und
ein personlicher Moment der Stille wird méglich.

Die Anfrage zu der Thematik Stille im betriebsamen Kloster Einsiedeln kam fiir
Pater Philipp Steiner zunéchst {iberraschend, denn man miisse zugeben, dass es
viele andere kirchliche und religiose
Orte in der Schweiz gibt, die von
sich aus ruhiger sind als das Kloster
in Einsiedeln. Dennoch werden von
Seiten des Klosters verschiedene
Massnahmen unternommen, die dabei helfen sollen, dem Bediirfnis nach Stille
gerecht zu werden. In der Wallfahrtsaison sind Kirchenordner:innen tétig, deren
Aufgabe darin besteht, die verschiedenen Besuchenden auf die einzuhaltende
Stille wihrend eines Gottesdienstes hinzuweisen. Darliber hinaus gibt es im
Kloster weitere Raumlichkeiten, die zur Stille einladen. Der Wallfahrtspater nennt
hier exemplarisch die Beichtkirche, die Magdalenakapelle und insbesondere die
Unterkirche, welche in den 80er Jahren eingerichtet wurde und explizit fir die
Stille und das Gebet gedacht ist. Wenn Personen aktiv die Stille suchen, dann
bestehen im grossen Kloster verschiedene Moglichkeiten, sich aus der trubeligen
Kirche an einen ruhigeren Ort zuriickzuziehen.

Doch auch bei der Suche nach Stille im Kloster Einsiedeln ist die Reise-
geschwindigkeit von Bedeutung fiir die persdnliche Erfahrung. Im Gesprach mit
Pater Philipp Steiner wird deutlich, dass auch er in seinen Beobachtungen vor
Ort die Verbindung von bewusster Entschleunigung und dem Eintreten von Stille
sehen kann (vgl. dazu die obigen Ausfithrungen zu der Thematik Slow Tourism).
Denn eigentlich beginnt die individuelle Suche nach Stille und Ruhe bereits zu
Hause bzw. auf dem Weg nach Einsiedeln. Fiir die Besucher:innen des Klosters
wére es von Vorteil, sich wahrend der Autofahrt oder Zugfahrt in Stille zu iiben.
Ein moglicher Ansatz wire, auf Musik zu verzichten oder, wenn die Anreise
mit mehreren Personen erfolgt, die verbale Kommunikation zu reduzieren. Die
Idee einer religidsen und spirituellen Reise, auch wenn diese nur einen Tages-
ausflug beinhaltet, hat nicht nur mit der Destination, dem Kloster Einsiedeln zu
tun, sondern auch mit dem inneren Weg, der zuriickgelegt wird. Die Erfiillung
eines spirituellen Bediirfnisses hat unter anderem mit der Person selbst zu tun
und liegt ein stiickweit in deren Eigenverantwortung. Eine weitere Moglichkeit,
sich bewusst auf die Stille einzulassen und bereits mit einem Gefiihl der Ruhe
in Einsiedeln anzukommen, sieht Pater Philipp Steiner in der Option, einen Teil
der Strecke zu Fuss auf einem Pilgerweg zuriickzulegen und sich mit dem auto-
matisch langsameren Fortbewegungstempo in der Entschleunigung zu iiben.

transformatio; 2025—Heft 2



55;

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

Kloster sind und bleiben auch in der heutigen Zeit Orte mit einer gewissen An-
ziehungskraft auf aulenstehende Personen und werden teilweise als geheimnis-
volle Orte gesehen, die so ganz anders scheinen als der hektische Alltag. Wenn
die Giste im Kloster iibernachten, dann haben sie die Moglichkeit, einen Ein-
blick in das Leben der Monche zu bekommen. Mit einem Schmunzeln erzahlt
Pater Philipp Steiner, dass ihn die Leute oft als Person der Stille wahrnehmen,
er sich aber manchmal gar nicht unbedingt so ruhig und gesammelt fiihlt. Denn
auch die Arbeit und der Alltag im Kloster sind nicht vollig losgelost von den Ent-
wicklungen der modernen Gesellschaft und so spiiren auch die Mdnche vor Ort
den schneller werdenden Rhythmus der Zeit oder kennen das Gefiihl, gestresst
oder gehetzt zu sein. Dennoch beschreibt er es als schon, dass die Besucher:innen
einen Unterschied spiiren vom gelebten Alltag in der Ordensgemeinschaft im
Vergleich zu ihrem eigenen alltdglichen Leben, auch wenn die Differenz anders
als gedacht ist.

Folglich findet sich das Kloster Einsiedeln einerseits mit Offenheit und dem damit
einhergehenden Trubel, andererseits mit dem Bediirfnis und der Suche nach Stille
konfrontiert. Pater Philipp Steiner sieht Stille aber nicht nur als die Abwesenheit
von Larm oder Gerduschen, sondern erkennt darin einen ,,gelebten Wert*. Die
Stille soll zu einer Begegnung fithren, optimalerweise die Priasenz Gottes erfahr-
bar machen. Die Stille muss und soll immer dem Leben dienen. Eine Kloster-
kirche jedoch, die jegliche Gerduschkulisse vermissen ldsst, ist nicht mehr als
lebendig zu betrachten. Sie ist zum Inbegriff der Endlichkeit geworden und hat
keine Zukunft mehr. Die Stille ist ein essenzielles Element in der religiésen und
spirituellen Praxis, stellt aber nicht den alleinigen Aspekt dar. Im Kloster Ein-
siedeln wechseln sich Momente der Stille mit Phasen des lauten Lebens ab. Diese
beiden Aspekte ergiinzen sich gegenseitig und schaffen ein untrennbares Gesamt-
erlebnis. So dreht sich das Leben im Kloster, aber auch das moderne Leben immer
um beide Aspekte: Larm und Stille, inneres Chaos und ruhige Klarheit.

Die obigen Ausfiihrungen legen dar, dass die Stille bisweilen schwieriger und bis-
weilen einfacher zugéinglich ist. Dies hdngt jedoch in ihrem Kern mit der inneren
Einstellung der Reisenden zusammen. Kirchen und Kldster haben die Moglich-
keit die beiden Komponenten der inneren und dusseren Ruhe miteinander zu ver-
binden, und es ldsst sich erahnen, dass genau darin eines der grossten touristischen
Potentiale religioser Radume liegt. Die Suche nach Ruhe an touristischen Orten
zeigt auf, dass eine touristische Reise auch eine Reise zu sich selbst werden kann,
und die innere Verwandlung moglicherweise mit dem dusseren Ortswechsel zu-
sammenfillt.

Die verschiedenen Erfahrungsberichte verdeutlichen, dass Stille an den ver-
schiedensten Orten zu finden ist, mitten in einem hektischen Stadtetrip, in der
Biindner Bergwelt oder am grossten Wallfahrtsort der Schweiz.

transformatio;



56;

Anna-Lena Jahn—Stille an Orten des (Massen)tourismus

Beelitz, Julia E. / Pfister, Jonas, Tourismusphilosophie, Miinchen 2023.

Dobravsky, Lennart, What will define the travel industry in 20257, in:
TNMT, (24.01.2025), online: https://tnmt.com/travel-in-2025/ [Zugriff:
12.05.2025].

Dodds, Rachel / W. Butler, Richard (Hg.), Overtourism. Issues, realities and
solutions (De Gruyter Studies in Tourism 1), Berlin/Boston 2019.

Gleissner, Leyla, Stille als Chance?, in: Philosophie Magazin (30.03.2020),
online: https://www.philomag.de/artikel/stille-als-chance [Zugriff:
26.05.2025].

Graburn, Nelson H.H., The Anthropology of Tourism, in: Annals of Tourism
Research 10 (1983), 9-33.

Klarin, Anton / Park, Eerang / Xiao, Qijie / Kim, Sangkyun, Time to transform
the way we travel?. A conceptual framework for slow tourism and travel
research, in: Tourism Management Perspectives 46 (2023), 1-13.

Kloster Einsiedeln, Geschichte — Kloster Einsiedeln, online: https://www.
kloster-einsiedeln.ch/kloster/geschichte [Zugrift: 14.05.2025].

Mundt, Jorn, Thomas Cook. Pionier des Tourismus. Konstanz/Miinchen 2014.

Muistair, Kloster St. Johann in Miistair — UNESCO — Weltkulturerbe, online:
https://www.muestair.ch/ [Zugriff: 20.05.2025].

Stillefinden, Auszeit im Kloster — finde das passende Angebot und atme auf, on-
line: https://stillefinden.org/ [ Zugrift: 19.01.2023].

Tourismus-Trends 2025, Zwischen Erfolg und Disruption, online: https://www.
itb.com/de/itb-360%C2%B0/news-insights/tourismus-trends-2025-
zwischen-erfolg-und-disruption.html [Zugriff: 12.05.2025].

UNWTO (World Tourism Organization), Glossary of tourism terms | UNW-

TO, online: https://www.unwto.org/glossary-tourism-terms [Zugriff:
08.02.2023].

transformatio; 2025—Heft 2


https://tnmt.com/travel-in-2025/
https://www.philomag.de/artikel/stille-als-chance
https://www.kloster-einsiedeln.ch/kloster/geschichte
https://www.kloster-einsiedeln.ch/kloster/geschichte
https://www.muestair.ch/
https://stillefinden.org/
https://www.itb.com/de/itb-360%C2%B0/news-insights/tourismus-trends-2025-zwischen-erfolg-und-disruption.html
https://www.itb.com/de/itb-360%C2%B0/news-insights/tourismus-trends-2025-zwischen-erfolg-und-disruption.html
https://www.itb.com/de/itb-360%C2%B0/news-insights/tourismus-trends-2025-zwischen-erfolg-und-disruption.html
https://www.unwto.org/glossary-tourism-terms

»Der Tagesfaden ist nie zum Reiflen gespannt. Die Barmherzig-

keitsstille des Morgens, die Gerichtsstille des Abends. Irgend-

wo liegen Fiden herum, vergessene, lose Faden, die auf ein

Liacheln warten, sich zu verkniipfen. Keine Angst haben vor

dem Knoten und vor dem Losen. Dem Auseinanderfallen. Das

Verfilzte meiden.*

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.



eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
Inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,
auschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung
, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
_ichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen
ang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan
eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,
auschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung
, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
_ichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen
ang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan
eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
Inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,




R~ e B A

B b B D~ A

Bt S Dt e L o o
u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen,
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck k Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort,
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit,
bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspann
uriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, KI
indstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sp
iderhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence,
essizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonan|
inkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, inn
ewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumer
edankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als
chweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza,
ilenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft,
en, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichti
chattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwes
ugenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio,
iljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, L.
himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Sam
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal
lang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt i
tille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschieden!
eere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedli
u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen,
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck k Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort,
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit,
bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspann
uriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k igkeit, Schattenklang, Atem, KI
indstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sp
iderhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence,
essizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonan|
inkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, inn
ewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumer
edankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als
chweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza,
ilenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft,
en, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichti
chattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwes
ugenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio,
iljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, L.
himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Sam
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite. Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal
lang der Abwesenheit, Aur als Spra. ser Widerhall, wischen ~ ~.Ruhe aft, s Nichts im Jetzt, das Jetzt i
tille, silencio, Innehalter 4us, Scn. silence, . enheit, ses <uhe, ke 1, Gelas. tYStlhuy v - ey v rewoSthe [ .it, shizukesa, Abgeschieden
eere, samt, Lauschen, ¢ ik, Nichtstun, ...«un, Resonan t, Einke weilen, S 1he, contemp._...un, innerer Frieder kraft, Stillschw Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedli

Leict

Leict

Leict

u, Samadhi, Stilleben, z Ruhepol, Pause, innerlich, st. uss Aa, anjing, \ ~kt, Achtsamkeit, Schweigsamkei itigkeit, Schatte , Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Rau. © Traumerei, Gedanker. | sieden, Wortlos " *=engz, Klang der Abwe: , Augenblick, S o * 7 iser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, ~hweigen als Anu , Nichts im Jetzt, das o.. “le, silencio, Inne , hiljaisuus, Scl anheit, <e<<izlik Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Be. it, silenzio, utul wrheit, shizukesa, Abgeschiedenhe.. , Leere, samt, 1en, chimmulk, | un, maun, Resonanz, sar Verweilen,

ontemplation, innerer Fried~~, Stillekraft, Sti zigen, Harmoni pannung, zuriickae>~gen, friedlich, B ng, Mu, Sama illeben, Zufluch :pol, Pause, innerlich, stiu, uewussy, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit ~igsamkeit, L7 .eit, Schattenkla 'm, Klanglosigh stille, Herzr nwebe, Weite, Zen, Lichtleere, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Pras. aeit, Augenblick, gen als Sprache, . wischen den To1 1klang, Ruheze 1ft, Schweigen als Antwort,

etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, ... , ...aenalten, hiljaisuus, Sct.....y., silence, Zufriedenhe, - _ .., nuhe, keheningan, Geluco....€it, tystnad, Mewiwwuciny, viceu, mvwvusouat, silenzio, utulivu, Klarheit,

bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspann
uriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, KI
indstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, L Raum, Unhorb: umerei, Gedanke ‘achtfriede anz, der Aby 1eit, Augenblic’ cigen als Sp
iderhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ru ‘lenatem, Stil' , Schweigen als as Nichts , Sti ncio, Ir en, hiljaisu veigen, silence,
essizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad i \, cisza, Be) i ilenzio, utulivv 1€ zukesa, Abgeschie t, sheket, Leere Lausc immuk, ” 4n, maun, Resonan
inkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, inn n Stillekra 1] rigen, Harmor tsp. g, zuriickgezogen ch, Besinnung, imadhi en, 7 , Ruhepol, Pause, inn
ewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, ig eit, Leir <el attenklang, / Klang. =it, Windstille, He , Schwebe, We e, Zen, e’ a, Unhorbarkeit, Traumer
edankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte nz, g der 2se Augenblicl veigen & ache, leiser Wic Stille zwischen 5nen, E Seelenatem, Stille als
chweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Je Nicl tille acio ralten, hilj Erbnnio 2nce, Zufriedel essizlik, Ruhe, ngan, ( .neiy, 1, Meditation, cisza,
ilenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedei sheke r mt, L 2n, chimr sonanz, sanf shr, Verweilen, ‘uhe, ¢ lation, 1 “rieden, Stillekraft,
en, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, frie( 3esinr. Samac illeben, at, Ruhepol, P nnerlich, stil Isst, tishina, an iillepun itsamkeit, « samkeit, Leichti
chattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, He 2, Schwn site, Tie 1, Lich Raum, Unhorba: raumerei, C anstille, Nachtf Wortlo , sanfte Prasc 1g der Abwes
ugenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhi le zwisc en Tone <lang ceit, Seelenatem, S s Kraft, Sc n als Antwort, shts im jas Jetzt im Nic. ‘e, silencio,
iljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, L.
himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Sam
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal




60; Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Gott, Sprache und die
Grenzen menschlicher
Erkenntnis

Es gibt eine lange und bedeutende Tradition theo-
logischer Ansitze, die auf prinzipielle Grenzen
unserer Fahigkeit hinweisen, die gottliche Wirklich-
keit sprachlich und gedanklich zu erfassen. Manche
Theolog:innen betrachten diese Begrenzungen als

so grundlegend und umfassend, dass sie die an-
gemessenste Form der Begegnung mit der gottlichen
Wirklichkeit allein in Schweigen und Stille verwirk-
licht sehen.

Jacob Hesse

PhD, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl fiir
Philosophisch-Theologische Grenzfragen an der Ruhr-Universitdt Bochum

transformatio; 2025—Heft 2



61;

1 Im Folgenden werden ,apophatische Theologie*
und ,negative Theologie* synonym verwendet.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Die meisten Menschen in unserer Gesellschaft haben eine Vorstellung der Be-
deutung des Ausdrucks ,,Gott“. Es werden dabei fiir gewdhnlich Bilder und
Assoziationen von einem alten, liebevollen, aber doch auch strengem Mann ge-
weckt. Die zahlreichen Darstellungen Gottes in christlichen Kirchen bestétigen
diesen Eindruck. Hier wird dann héufig hinzugefiigt, dass dieser alte Mann all-
maéchtig, allwissend und der Schopfer des Universums ist sowie auf verborgene
Weise die Geschicke dieser Welt lenkt. Aulerhalb der akademischen Theologie
werden solche Vorstellungen innerhalb von Religionsgemeinschaften kaum
problematisiert. Viele Atheist:innen und Agnostiker:innen scheinen sich allein
darin von vielen glaubigen Menschen
zu unterscheiden, dass sie die An-
nahme eines solchen Gottes als heillos
naiv und als Uberbleibsel eines durch
die moderne Wissenschaft langst iiber-
wundenen Weltbildes ansehen. Diese
unterschiedlichen Bewertungen der
Gotteshypothese fiihren dann zu tiefgreifenden Kontroversen, die nicht selten
auch mit gesellschaftspolitischen Motiven aufgeladen sind. In einer sich immer
mehr sékularisierenden Gesellschaft gibt es zugleich das Phanomen, dass viele
Menschen die Gotteshypothese, wie sie oben skizziert wurde, fiir so abwegig
halten, dass sie sich gar nicht vorstellen kdnnen, wie ein verniinftiger Mensch sie
ernsthaft fiir wahr halten kann. Deswegen beteiligen sie sich auch nicht an einem
Diskurs tiber die Plausibilitdt religioser Vorstellungen, sondern behandeln diese
wie den Glauben an Kobolde, Astrologie oder Hexen schlicht mit verwundertem
Kopfschiitteln oder Nichtbeachtung.

Die provokante These von Vertreter:innen apophatisch theologischer Anséitze
besteht darin, dass die skizzierten Sichtweisen auf unreflektierte Weise naiv
anthropomorphe Gottesvorstellungen voraussetzen und deswegen alle zuriick-
zuweisen sind. Aus der Sicht der apophatischen bzw. der negativen Theologie'
sind solche Gottesvorstellungen dem Vorwurf der Idolatrie ausgesetzt, da Gott
hier nach menschlichen Bildern und Assoziationen konzeptualisiert wird. Dem-
entsprechend wiirden viele apophatische Theolog:innen die Kritik sdkularer
Menschen teilen. Wenn sich der Ausdruck ,,Gott* auf ein derart anthropomorph
gedachtes Wesen bezieht, dann sollte man in Bezug auf diesen Gott atheistisch
sein. Idolatriekritik und die atheistische Kritik der Gotteshypothese haben folg-
lich eine signifikante Schnittmenge. Im Gegensatz zu vielen Atheist:innen halten
apophatische Theolog:innen aber daran fest, dass ,,Gott* sich auf eine genuine,
d.h. nicht nur z. B. auf psychologische Mechanismen oder blo3e Neuronenaktivi-
titen reduzierbare Wirklichkeit bezieht. Vertreter:innen apophatischer Theo-
logien fordern allerdings eine Reinigung unserer Gotteskonzepte von anthropo-
morphen Elementen, die nicht mit der radikalen Transzendenz und Andersheit
Gottes vereinbar sind. Im Folgenden soll zunichst dargelegt werden, was unter
apophatischer Theologie zu verstehen ist. Darauf sollen zentrale Probleme und
Herausforderungen apophatischer Ansétze sowie mogliche Losungsstrategien er-
lautert werden. Am Ende des Beitrags soll in Auseinandersetzung mit dem von

transformatio;



62;

Ex 20,4; Dtn 5,8.

Ex 33,20

1Tim 6,16

vgl. Apg 17,34.

Im Folgenden wird anstatt ,Pseudo-Dionysius
Areopagita“ nur ,Dionysius” verwendet.

7 Vgl. Dionysius, Theologie, |, 74f.

8 Vgl. Dionysius, Namen, I, 25.

9 Vgl. Dionysius, Theologie, I, 76.

o oA WwN

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Hartmut von Sass vorgelegten Entwurf eines atheistischen Glaubens die Relevanz
und Aktualitdt apophatischer Theologien herausgestellt werden.

In den biblischen Schriften wird an verschiedenen Stellen zumindest indirekt
darauf hingewiesen, dass Gott unser Denken und Erkennen prinzipiell ibersteigt.
So kann das Bilderverbot? derart gedeutet werden, dass Gott unserem Denken,
das wesentlich bildlich ist, letztlich entzogen ist, was Folgen fiir die Rede von und
iiber Gott haben sollte. Auch die Erzdhlung in Ex 33,12-23 wurde als Verweis auf
die Unerkennbarkeit Gottes gelesen. Moses Bitte, Gottes Herrlichkeit zu sehen,
kann Gott dort nur teilweise nachkommen. Gott ermdglicht Mose die gottliche
Herrlichkeit von hinten zu sehen. Direkt kann Mose sie nicht sehen, ,,denn kein
Mensch kann mein Angesicht schauen und am Leben bleiben‘?. Symbolisch kann
diese Stelle so gedeutet werden, dass menschliche Erkenntnis und Sprache Gottes
Wesen niemals vollstindig und angemessen begreifen konnen. Diese Grenze
kann auch Gottes Gnade, die Mose reich geschenkt ist, nicht iiberwinden. Des
Weiteren heifit es im ersten Timotheusbrief, dass Gott ,,[...] in unzugidnglichem
Licht wohnt [...]* und dass ihn ,,[...] kein Mensch gesehen hat noch je zu sehen
vermag [...]".

Allerdings muss bei der Verwendung solche und dhnliche Bibelstellen zur Be-
griindung der Unerkennbarkeit Gottes auch immer bedacht werden, dass die
Bibel voll von Beschreibungen von Gottes Absichten und Taten ist. Vollkommen
unbegreiflich scheint Gott geméf der Bibel gerade nicht zu sein.

Eine konsequente und systematische Lehre der Unerkennbarkeit Gottes wurde
im Christentum erst durch eine Synthese mit vor allem neuplatonischen Uber-
legungen entwickelt. Eine zentrale Rolle nehmen hierbei die Schriften des
Pseudo-Dionysius Areopagita ein. Der Autor dieser Texte, der sich als der Paulus-
Schiilers Dionysius Areopagita® ausgab, lebte wohl im 6. Jahrhundert n. Chr. und
war vermutlich stark durch die Philosophie des paganen Neuplatonikers Proklos
(412-485) beeinflusst. Dionysius® behauptet, dass Gott die Allursache und der
Urgrund von allem ist und deswegen nicht mit Kennzeichnungen von niederem
Seienden versehen werden kann. Gott steht als Urgrund iiber allem Seienden und
sogar iiber dem Sein selbst. Die héufigste Bezeichnung, die Dionysius fiir Gott
verwendet, ist ,,hyperousios® (bmepovolog), was mit ,,iiberseiend”, ,,liberwesent-
lich® oder ,,iiber alles Sein erhaben® {ibersetzt werden kann.” Da geméf} Dionysius
die Moglichkeit von Erkenntnis an den Bereich des Seienden gebunden ist, ist
Gott, der jenseits des Seins ist, auch jeder moglichen Erkenntnis entzogen.?

Zugleich bemiiht sich Dionysius darum, einen Weg aufzuzeigen, wie man sich
diesem radikal transzendenten Gott ndhern kann. Er verwendet hierfiir hdufig para-
dox anmutende Formulierungen. So schreibt er, dass man den nichterkennbaren
Gott nur dadurch erkennen kann, dass man alle Erkenntnistitigkeit beendet.
Man soll durch Nichterkennen und Nichtwissen nach der Erkenntnis Gottes
streben, welcher ,,in iiberlichtem Dunkel weilt und unser Sehen und Erkennen

transformatio; 2025—Heft 2



63;

10 Vgl. Dionysius, Theologie, Il, 76f.

11 Vgl. Dionysius, Namen.

12 Vgl. Dionysius, Theologie, V, 79f.

13 Vgl. dazu Westerkamp, Via negativa, 30-32.
14 Vgl. Dionysius, Theologie, V, 80.

15 Dieser Schritt der Uberschreitung wurde spéter
auch als via eminentiae bezeichnet.

16 Vgl. dazu u.a. Westerkamp, Via negativa, 35.
17 Dionysius, Theologie, IlI, 78.

18 Dionysius, Theologie, |, 74.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

iibersteigt.” Zur Beschreitung dieses Weges schlidgt Dionysius die Methode der
Negation vor. Dabei wird Gott, dem Uberseienden, alles abgesprochen, was ist.
Dionysius illustriert dies anhand der Analogie eines Bildhauers: wir gehen als
negative bzw. apophatische Theolog:innen so vor wie ein Bildhauer, der aus dem
Marmorblock alles herausschldgt, was nicht zu der Figur gehort, die (gewisser-
malien) im Marmorblock verborgen ist.'

Dionysius ist sich zugleich bewusst, dass in der Bibel und der Theologie nicht
nur mit Verneinungen von Gott gesprochen wird. Er selbst entwickelt vor allem
in der Schrift Uber die géttlichen Namen eine positive, bzw. kataphatische Theo-
logie. Hier schreibt er Gott u. a. auf der Basis der biblischen Schriften zahlreiche
Pradikate zu, wobei er mit den gemél einer Seinshierarchie hochsten Eigen-
schaften, wie Weisheit, Sein, Leben oder Giite beginnt und von diesen ,absteigt*.!!
Auch wenn diesen positiven Beschreibungen Gottes eine wichtige Rolle fiir den
Erkenntnisprozess eingerdaumt wird, bestreitet Dionysius, dass sie das Wesen
Gottes erfassen konnen. Mit ihnen kann stattdessen nur das von Gott Hervor-
gebrachte bzw. Bewirkte beschrieben werden.!?

Wie Dirk Westerkamp iiberzeugend herausgearbeitet hat, differenziert Dionysius
verschiedene Formen der Verneinung. Fiir die Bezeichnung der Verneinung be-
stimmter Priadikate verwendet Dionysius den Ausdruck aphairesis (d@aipeoic).
Diese Formen der Verneinung gebraucht er z. B. bei der Beschreibung der Ana-
logie des Bildhauers, da diese verdeutlichen soll, wie Gott konkrete Eigenschaften
abgesprochen werden. Die Verneinung im umfassenden Sinn, auf welche seine
Schrift Uber die mystische Theologie letztlich hinauslduft, nennt Dionysius
apophasis (andépaocig). Sie beinhaltet eine Negation auch der konkreten Ver-
neinungen. Die Praxis des Bejahens und Verneinens (im Sinne von aphairesis)
wird hier selbst noch einmal {iberstiegen.'* Dionysius schreibt:

»,Denn sie, die allvollendende einzige Ursache aller Dinge, ist ebenso jeder
Bejahung iiberlegen, wie keine Verneinung an sie heranreicht, sie, die jeder
Begrenzung schlechthin enthoben ist und alles tibersteigt.*'*

Die umfassende Verneinung im Sinne der apophasis stellt keine Negation einzel-
ner Eigenschaften dar, wie wenn man z.B. verneint, dass Gott korperlich oder
eifersiichtig ist. Sie driickt vielmehr eine Negation der Praxis des Bejahens und
Verneinens im Allgemeinen aus, was Dionysius zu der Einfiithrung der Hyper-
Pradikate wie ,,iiberseiend (hyperousia)* oder ,,ibergut (hyperagatos)* bewegt.'®
Letztlich fiihrt die Methode der Apophasis aber auch nochmal zur Aufhebung
dieser Uberpridikate und damit zum Schweigen'®: ,Ist das Ende jenes Auf-
stiegs erreicht, wird unsere Rede vollends verstummen, und mit dem ganz eins-
werden, der unaussprechlich ist“.!” Diese Einswerden wird nach Dionysius durch
ein Heraustreten (ekstasis) aus sich selbst, d.h. aus dem Verstand und der sinn-
lichen Wahrnehmung ermdglicht. Die so erreichten Zustdnde des ,,Nichtwissens®
und ,,Nichterkennens* bilden die Bedingung dafiir, dass man ,,[...] in Reinheit
zum {iberseienden Strahl des gottlichen Dunkels emporgetragen [...]<"* wird.
Dies macht deutlich, weshalb die Uberlegungen von Dionysius nicht nur eine
negative, sondern zugleich auch eine mystische Theologie bilden. Mit Werner
Beierwaltes kann man sagen, dass mit der apophatischen Theologie des Dionysius

transformatio;



64;

19 Vqgl. Beierwaltes, Platonismus, 62.

20 Vgl. z.B. Dionysius, Theologie, I, 75.

21 Fur ausfuhrlichere Darstellungen und Analysen
der Theologie des Dionysius vgl. u.a. Ruh,
Gotteslehre; Stolina, Gott, 9-26; Louth, Denys the
Areopagite; Westerkamp, Via negativa, 13—61.

22 Vgl. Thomas von Aquin, STh, I, g. 13, a. 3; ScG,

1, g.31.

23 Vgl. u.a. Thomas von Aquin, STh, I, g. 3.

24 Vgl. Thomas von Aquin, STh, |, g. 13, a. 4.

25 Vgl. Thomas von Aquin, STh, I, g. 13, a. 3; a.
4; a. 12; ScG, |, 31. Zur Unterscheidung zwischen
modus significandi und res significata bei Thomas
von Aquin vgl. auch Hesse, Semantik, 329-332.
26 Vgl. Thomas von Aquin, STh, |, q. 13, a. 12, ad
1.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

eine ,,Selbstaufhebung der Sprache* betrieben wird, indem mit der Sprache auf
die uniiberwindbare Begrenztheit und Unangemessenheit der Sprache zur Be-
schreibung eines radikal transzendenten und iiberseienden Gottes hingewiesen
wird."” Neben den vor allem aus dem Neuplatonismus entnommenen philo-
sophischen Uberlegungen bildet eine zentrale Motivation fiir Dionysius‘ Modell
der apophatischen Theologie auch eine Sensibilitdt fiir die Gefahr der Idolatrie.
Wir Menschen sind nach Dionysius bestindig versucht, Gott in unser Verstehen
einzugliedern und ihn dadurch zu verdinglichen bzw. den niederen Dingen anzu-
gleichen.?® Um dies prinzipiell zu vermeiden, argumentiert Dionysius, dass Gott
jede sprachliche und gedankliche Bestimmung abgesprochen werden muss, da
nur so seine radikale Andersheit und Transzendenz gewahrt werden kann.

Der dionysische Ansatz der apophatischen Theologie, der hier nur in seinen
Grundziigen wiedergegeben wurde?!, hatte grofle Wirkung in der Philosophie-
und Theologiegeschichte. Eine Weiter- und Fortentwicklung seiner negativen und
zugleich mystischen Theologie findet sich u. a. bei Maximus Confessor, Johannes
Scottus Eriugena, Meister Eckhart, Nikolaus von Kues oder Johannes vom
Kreuz. Auch Albertus Magnus und Thomas von Aquin haben die Schriften von
Dionysius intensiv rezipiert. In Auseinandersetzung mit Dionysius argumentiert
Thomas von Aquin u.a. in der berithmtem Quaestio 13 der Summa Theologiae,
dass unser Verstand und unsere Sprache prinzipiell nicht in der Lage sind, das
Wesen Gottes angemessen zu erfassen. Dies liegt nach Thomas daran, dass unser
Denken und unser Sprechen an die Schopfung, d.h. an die uns vertraute, ge-
schaffene Wirklichkeit angepasst sind. Das hat wiederum zur Folge, dass wir
gemil der Subjekt-Pradikat-Struktur denken und sprechen, wobei von Einzel-
dingen bestimmte Eigenschaften ausgesagt werden.”? Gott ist nach Thomas im
Gegensatz zu den Gegenstdnden unserer Erfahrungswelt ontologisch einfach.
Daraus leitet Thomas ab, dass die kompositionale Struktur unseres Denkens und
Sprechens, wenn sie auf Gott bezogen wird, immer unangemessen sein muss. Die
Aussage ,,Gott ist weise* wiirde nach Thomas z. B. suggerieren, dass Gott etwas
von der Weisheit Verschiedenes ist. Da Gott nach Thomas ontologisch einfach
ist, kann Gott aber nicht von den goéttlichen Eigenschaften unterschieden werden.
Zudem sind in Gott alle Eigenschaften bzw. Vollkommenheiten wie Weisheit,
Gerechtigkeit, Giite oder Allmacht identisch. Unser Verstand kann das nicht be-
greifen. Fir ihn sind dies unterschiedliche Eigenschaften.* Thomas versucht
diese Uberlegungen mithilfe der Unterscheidung zwischen modus significandi
und res significata zu prazisieren. Wéahrend die res significata, also dasjenige,
was wir bezeichnen, im Falle von z. B. ,,Gott ist weise*, ,,Gott ist gut* oder ,,Gott
ist allmédchtig® dasselbe ist, unterscheidet sich der modus significandi, also die Art
und Weise der Bezeichnung, hier wesentlich. Fiir unseren Verstand und in unserer
Sprache sind ,,Weisheit®, ,,Giite” und ,,Allmacht* nicht identisch, sondern stellen
verschiedene Eigenschaften dar. Unser modus significandi ist zur Beschreibung
Gottes deswegen immer defizitar.?

Thomas leitet daraus keine radikal apophatische Theologie ab. Er deutet Dionysius
vielmehr so, dass dieser nur ablehne, dass wir hinsichtlich des modus significandi
angemessene Aussagen iiber Gott machen konnten.?® Zur weiteren Explikation

transformatio; 2025—Heft 2



65;

27 Vgl. Thomas von Aquin, STh, |, g. 13, a. 5; ders.,
ScG, |, 32. Vgl. zu Deutungen der thomistischen
Analogielehre u.a. Herzberg, Sprache; Hesse,
Semantik; Lee Harris, Analogy.

28 Fur eine Analyse der apophatischen Elemente
in der thomistischen Theologie vgl. u.a. Burrell,
Knowing; Davis, Aquinas; Rocca, Speaking.

29 Vgl. Maimonides, Fihrer. Vgl. zur Deutung der
Sprach- und Religionsphilosophie von Maimonides
u.a. Stern, Maimonides.

30 Vgl. fur eine detaillierte und systematische
Analyse negativer Theologien im mittelalterlichen
Islam besonders Kars, God.

31 Vgl. v. a. Pryzwara, Analogia entis.

32 Vgl. u.a. Levinas, Liberté.

33 Vgl. u.a. Hick, Interpretation.

34 Vgl. Marion, Dieu.

35 Fiir Uberblicke zur Geschichte der negativen
bzw. apophatischen Theologien vgl. u.a. Stolina,
Gott; Westerkamp, Via negativa; Turner, Darkness.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

der Semantik der Rede von Gott entwickelt Thomas ein Modell, wonach die Be-
deutungen der Ausdriicke, die sinnvollerweise sowohl auf Gott als auch auf die
Geschopfe angewendet werden, weder univok (d.h. bedeutungsgleich), noch
aquivok (d.h. vollkommen bedeutungsverschieden), sondern analog zu verstehen
sind. Damit meint er, dass hier eine Ahnlichkeit hinsichtlich der Bedeutung be-
steht, die jedoch niemals in eine auch nur teilweise Univozitit aufgeldst werden
kann.?” Obwohl die theologische Reflexion bei Thomas nicht wie bei Dionysius
ins Schweigen fiihrt, markiert auch er eine klare Grenze, die wir mit unserer
Sprache und unserem Denken bei der Beschreibung Gottes prinzipiell nicht tiber-
winden konnen.?®

Apophatische bzw. negative Theologien, welche die Unerkennbarkeit Gottes
betonen, finden sich in den meisten religiésen Traditionen. Im Judentum ist
hier vor allem die sehr einflussreiche Philosophie und Theologie des Moses
Maimonides zu nennen. Dieser sah in affirmativen Theologien die Gefahr eines
problematischen Anthropomorphismus, welchen er als Idolatrie kritisierte. Gottes
Wesen kann fiir Maimonides in angemessener Weise nur mithilfe von Negationen
beschrieben werden.” Auch im Islam wurden u.a. von Al-Halladsch, Ibn
Baddscha und Ibn al-‘Arabi apophatische Theologien entwickelt.>* Im 20. Jahr-
hundert wurden u. a. von Erich Pryzwara®', Emmanuel Levinas®?, John Hick*® und
Jean-Luc Marion* negative Theologien vorgelegt. Auch wenn die zahlreichen er-
wiahnten Autoren eine Skepsis hinsichtlich der menschlichen Fahigkeiten zur Be-
schreibung Gottes verbindet, sollte nicht der falsche Eindruck entstehen, dass sie
alle weitgehend identische Ansétze vertreten. Ganz im Gegenteil gibt es zwischen
den Begriindungen und Ausgestaltungen dieser Theologien und Philosophien zum
Teil gravierende Unterschiede, die auch auf unterschiedliche philosophische und
theologische Einfliisse in den jeweiligen historischen Kontexten zuriickzufiihren
sind. Die Vielfalt an Ansdtzen und der Umstand, dass die Ausdriicke ,,negative®
und ,,apophatische Theologie™ in vielen Fillen Fremdbezeichnungen darstellen,
die zur groben Klassifizierung von Positionen verwendet wurden, sollten zu einer
gewissen Vorsicht bei der Rede von der negativen oder apophatischen Theologie
fithren.®® Um die Pluralitét dieser Ansétze zu betonen, erscheint es angemessener,
von negativen oder apophatischen Theologien zu sprechen. Im Folgenden soll
skizziert werden, mit welchen grundlegenden systematischen Herausforderungen
alle apophatischen Anséitze konfrontiert sind. Dies heif3t selbstverstiandlich nicht,
dass diese Herausforderungen fiir alle apophatischen Theologien gleichermafien
zum Problem werden. Die anschlieBenden systematischen Uberlegungen sollen
nicht primér dazu dienen, Ansétze einzelner Autor:innen zu evaluieren. Sie sollen
vielmehr dabei helfen, eine gewisse Struktur in die Diskussion apophatischer
Theologien zu bringen.

transformatio;



66;

36 Vgl. allerdings Géb, Logic, flr eine alternative
und konsistente Analyse der Unaussprechlichkeit
Gottes.

37 Vgl. Frege, Verneinung, 62.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Ein zentrales Problem apophatischer Theologien besteht darin, dass nicht klar
ist, ob sie iiberhaupt konsistent formulierbar sind. Wenn man behauptet, dass das
Wesen Gottes fiir uns Menschen prinzipiell nicht erkennbar ist, wie Dionysius
dies tut, scheint dies indirekt eine Behauptung iiber Gottes Wesen darzustellen.
Wenn Gott wirklich vollkommen unerkennbar ist, dann sollte auch der Umstand,
dass Gott unerkennbar ist, der Erkenntnis entzogen sein. Apophatische Theo-
logien zeichnen sich aber nun genau dadurch aus, dass sie die Unerkennbarkeit
Gottes behaupten. Es kann dementsprechend der Vorwurf erhoben werden, dass
apophatische Theologien sich in einen Selbstwiderspruch verwickeln, da sie be-
anspruchen, Gottes Unerkennbarkeit zu erkennen. Auch die haufig im Rahmen
apophatischer Ansitze gemachte AuBerung, dass Gott ,,unaussprechlich® ist,
scheint einen Selbstwiderspruch darzustellen. Dieser ist im Gegensatz zu der Be-
hauptung, dass Gott unerkennbar ist, nicht inhaltlich, sondern performativ: im
Akt des Aussprechens der AuBerung, dass Gott oder Gottes Wesen unaussprech-
lich ist, spricht man etwas {iber Gott aus. Man schreibt Gott hierbei das Pradikat
zu, unaussprechlich zu sein.3

Ein klassischer Versuch, solchen Selbstwiderspriichen zu entgehen, besteht darin,
nur verneinende Aussagen iiber Gott zuzulassen. Es werden dementsprechend,
wie die Bezeichnungen ,,apophatische* und ,,negative Theologie* schon deutlich
machen, nur Pridikate von Gott verneint und alle bejahenden Aussagen von Gott
zuriickgewiesen. Man konnte dann argumentieren, dass man keine Behauptungen
iiber Gott und Gottes Wesen macht und deswegen auch kein Selbstwiderspruch bei
der Formulierung der apophatischen Position erzeugt wird. Gegen diese Strategie
ist allerdings einzuwenden, dass eine klare Trennung zwischen negativen und
positiven Urteilen schwierig ist. So fiihrt der Logiker Gottlob Frege z.B. die
folgenden Aussagen an, die eine einfache Unterscheidung zwischen bejahenden
und verneinenden Urteilen in Frage stellen sollen:

Christus lebt fiir immer.
Christus ist unsterblich.
Christus lebt nicht fiir immer.
Christus ist nicht unsterblich.
Christus ist sterblich.

Die bejahende Aussage (1) scheint dasselbe auszusagen wie die verneinende Aus-
sage (2). Die Negationen (3) und (4) wiederum besagen dasselbe wie die bejahende
Aussage (5). Diese Beispiele zeigen, dass es grammatikalisch und lexikalisch
héufig moglich ist, negative in bejahende Aussagen zu libersetzen. Das wiederum
unterminiert eine scharfe Trennung zwischen negativen und positiven Urteilen.?’
Dies ldsst sich auch an Aussagen iiber Gott illustrieren:

transformatio; 2025—Heft 2



67;

38 Rein logisch wird Gott hier das Pradikat
,handelt unverniinftig“ abgesprochen. Es findet

in diesem Satz also nicht nur eine adverbielle
Bestimmung von ,handeln” statt, wie es von der
grammatikalischen Oberflachenstruktur suggeriert
wird.

39 Vgl. Hick, Interpretation, 233-251.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Gott handelt nie unverniinftig.3
Gott handelt immer verniinftig.
Gott ist nicht kontingent.

Gott ist notwendig.

Die Aussagen (6) und (7) sowie (8) und (9) scheinen jeweils dasselbe auszu-
sagen, obwohl es sich bei (6) und (8) um verneinende und bei (7) und (9) um be-
jahende Aussagen handelt. Zudem besteht das Problem, dass negative Aussagen,
auch wenn sie in manchen Fillen einen nur sehr geringen Informationsgehalt
besitzen, immer noch deskriptive Anteile haben. Wenn man z.B. sagt, dass das
Fahrrad von Luisa nicht rot ist, wird damit zwar nicht gesagt, welche Farbe es
genau hat. Man lernt aber, dass es eben eine andere Farbe als rot sein muss. Falls
im Rahmen apophatischer Theologien jede Form der Erkenntnis und gelungenen
Beschreibung Gottes bestritten wird, dann ist auch die Vermittlung einer geringen
Information schon zu viel. Wegen solcher semantisch-logischer Schwierig-
keiten erscheint es wenig aussichtsreich, dass mithilfe einer Beschrinkung auf
Negationen die Selbstwiderspriichlichkeit einer radikalen Unerkennbarkeitsthese
aufgehoben werden kann.

Ein vielversprechender Ansatz zur Vermeidung des Selbstwiderspruches besteht
darin, die Unerkennbarkeitsthese zu modifizieren. Wahrend z.B. Dionysius die
radikale These verteidigt, dass Gottes Wesen vollsténdig jenseits unserer Erkennt-
nismoglichkeiten liegt, gibt es andere Autor:innen, die eine abgeschwichte Form
der Apophatik vertreten. Ein Beispiel hierfiir ist der oben bereits erlduterte Ansatz
des Thomas von Aquin. Dieser bestreitet nicht, dass wir das Wesen Gottes er-
kennen konnen. Er zieht bei der Reichweite dieser Erkenntnis jedoch prinzipielle
Grenzen. Wegen des modus significandi unseres Denkens und Sprechens konnen
wir Gottes Wesen niemals angemessen und vollsténdig erfassen. Jede Erkenntnis
Gottes muss nach Thomas immer defizitar blieben. Diese Behauptung erzeugt
keinen Selbstwiderspruch. Wir kénnen erkennen, dass unsere Erkenntnis des
Wesens Gottes immer und notwendigerweise defizitar ist.

Eine moderne Version einer moderaten Apophatik wurde von John Hick vor-
geschlagen. Er unterscheidet zwischen formalen und substanziellen Pradikaten
und behauptet, dass wir nur substanzielle Pradikate niemals wahrheitsgemal3
iiber die ultimative Wirklichkeit aussagen konnen, die in theistischen Religionen
mit ,,Gott™ bezeichnet wird. Formale Pradikate wie ,,ist der Referenzgegenstand
eines Ausdrucks® oder ,,ist so, dass unsere substanziellen Pridikate nicht darauf
zutreffen* konnen der gottlichen Wirklichkeit nach Hick hingegen affirmativ
und wahrheitsgemédB zugeschrieben werden. Ebenso konnen wir mythologisch
wahre Aussagen lber die ultimative Wirklichkeit machen. Diese Aussagen sind
wortlich verstanden falsch, fithren aber zu einer angemessenen dispositionalen
Haltung gegeniiber der ultimativen Wirklichkeit. Die Wahrheit dieser Aussagen
wird dementsprechend an ihren praktischen Folgen bemessen, nicht daran, ob
sie deskriptiv korrekt sind.* Fiir Hick ist die ultimative Wirklichkeit also nicht
vollkommen unerkennbar und unaussprechlich. Wir konnen sie mithilfe formaler
Pradikate beschreiben und zudem mythologisch wahre Aussagen iiber sie machen.

transformatio;



68;

40 Vgl zur Kritik an Hicks Ansatz u.a. Ward, Truth;

Insole, John Hick; Plantinga, Warranted, 43-64.
41 Vgl. Jacobs, Fundamentality.

42 Vgl. Fakhri, God.

43 Vgl. van Elswyk, Apophaticism.

44 Vgl. Géb, Logic.

45 Jingel, Gott, 314f.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Damit wiederum wird das Problem des Selbstwiderspruchs geldst. Ein zentraler
Kritikpunkt an Hicks Ansatz ist allerdings, dass eine strenge Unterscheidung
zwischen formalen und substanziellen Pradikaten wenig plausibel ist. Zudem
scheint die Mdglichkeit, mythologisch wahre Aussagen iiber die ultimative
Wirklichkeit zu formulieren, in Spannung zu seiner apophatischen These zu
stehen: Wenn wir keine substanziellen Aussagen iiber die ultimative Wirklichkeit
machen konnen, erscheint es schwierig zu bestimmen, welche praktischen
Haltungen gegeniiber dieser Wirklichkeit angemessen sind.*

Weitere moderat apophatische Ansétze, welche die Unerkennbarkeit Gottes nicht
absolut verstehen, sondern signifikant qualifizieren, wurden in den letzten Jahren
u.a. von Jonathan Jacobs*, Omar Fakhri*?, Peter van Elswyk* und Sebastian
Giab* entwickelt. Es soll hier nicht bestritten werden, dass moderat apophatische
Ansitze keine eigenen Schwierigkeiten und Probleme besitzen. Thnen ist durch
die Qualifikation der Unerkennbarkeitsthese aber gemeinsam, dass sie aus-
reichend Ressourcen besitzen, einen Selbstwiderspruch bei der Formulierung
ihrer Grundthese zu vermeiden.

Ein zweites zentrales Problem radikaler apophatischer Theologien besteht darin,
dass ihre praktischen Konsequenzen zu unbestimmt bleiben. Daraus ergibt
sich zunédchst, dass sie nur schwer in Einklang mit den faktisch existierenden
Religionen gebracht werden konnen, die gerade durch ihre positiven Aussagen
iiber Gott den gldaubigen Menschen Orientierung geben. Theistische Religionen
verheilen ihren Anhédnger:innen Erlosung und Heil und nehmen dabei Bezug
auf den Willen und die Taten Gottes. Die hebriische Bibel, das Neue Testament
und der Koran sind voller Aussagen iiber Gottes Absichten und Handlungen. Sie
machen Hoffnung auf Erlésung und drohen zum Teil auch mit Strafe bei Nicht-
beachtung der verkiindeten Gebote. Falls man eine radikale Unerkennbarkeits-
these vertritt, wonach Gottes Wesen jenseits jeglicher menschlicher Erkenntnis-
moglichkeiten liegt, miissen viele der zentralen Lehren, Verkiindigungen und
VerheiBungen von Judentum, Christentum und Islam letztlich als falsch und un-
angemessen klassifiziert werden. Das ist fiir Vertreter:innen dieser Religionen
nur schwer zu akzeptieren. So behauptet z. B. Eberhard Jiingel, dass ein radikal
apophatischer Ansatz unvereinbar mit der christlichen Rechtfertigungslehre ist.
Wenn Gott vollig unbekannt wire, lieBe sich nicht verkiinden, dass Gott den
Stinder anerkannt und gerechtfertigt hat. Jiingel schreibt pointiert:

,Der Rechtfertigungsglaube behauptet deshalb, da3 Gott, indem er den
Menschen rechtfertigt, zu erkennen gibt, wer er eigentlich ist. Und da die
Rechtfertigung des Gottlosen durch Gott im Ereignis der Identifizierung
Gottes mit dem gekreuzigten Menschen Jesus geschehen ist, hat sich theo-
logisches Denken von diesem christologischen Ereignis sagen zu lassen,
was Gott — und was Mensch — zu heiflen verdient.**

Fiir Jiingel ist also klar, dass theologisches Denken nicht bei einem Schweigen
stehen bleiben darf, sondern an dem Ereignis des In-die-Welt-Kommen Gottes

transformatio; 2025—Heft 2



69;

46 Vgl. Jingel, Gott, 319-408.
47 Vqgl. Striet, Grenzen.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Mal nehmen muss. Jiingel verwendet in diesem Zusammenhang auch die doppel-
deutige Formulierung des ,,Zur-Sprache-Kommen* Gottes. Das Ereignis, dass
Gott sich uns in Jesus Christus zeigt, fordert uns zugleich auf, Gott ,,zur Sprache
zu bringen®. Weil Gott in die Welt kommt und sich uns zu erkennen gibt, kann
und muss nach Jiingel auch von Gott gesprochen werden. Wir sind dazu auf-
gerufen, die frohe Botschaft der Rechtfertigung des Siinders zu verkiinden.*
Trotz grundlegender Unterschiede in ihren theologischen Ansétzen finden sich
dhnliche Uberlegungen auch bei Magnus Striet. Er behauptet, dass die Selbst-
offenbarung Gottes in Jesus Christus auch impliziert, dass wir die begrifflichen
Moglichkeiten besitzen, diese Selbstoffenbarung zu deuten und damit auch etwas
von dem realen Gott erkennen konnen miissen.?’ Ein radikal verborgener Gott ist
nach Jiingel und Striet nicht mit der Annahme der Selbstoffenbarung Gottes und
der damit verbundenen Botschaft an uns Menschen vereinbar.

Wenn man auch Aussagen wie ,,Gott existiert™ als falsch und unangemessen
zuriickweist, stellt sich zudem die Frage, wie sich apophatische Ansétze von
agnostischen und atheistischen Positionen unterscheiden. Agnostiker:innen und
Atheist:innen zeichnen sich ebenfalls dadurch aus, dass sie die Existenz Gottes
bestreiten oder zumindest nicht bejahen. Man konnte darauf derart reagieren, dass
man das gesuchte Unterscheidungskriterium nicht in kognitiven Einstellungen
zu Behauptungen wie ,,Gott existiert®, sondern in der Praxis bzw. in konkreten
Haltungen und Lebensweisen verortet. Das Problem an dieser Strategie be-
steht darin, dass nicht klar ist, welche praktischen Konsequenzen aus radikal
apophatischen Theologien abgeleitet werden konnen. Es kann hier zwar behauptet
werden, dass es fiir gliubige Menschen angemessen ist, auf eine bestimmte Art
und Weise zu leben und zu handeln. Da das Wesen Gottes im Rahmen radikal
apophatischer Ansidtze aber als vollkommen unerkennbar gilt, kdnnen diese
Lebensweisen dabei nicht durch einen Verweis auf Gottes Willen und Wesen
begriindet werden. Dass Gott den Menschen z.B. dazu aufruft, in Freiheit und
nach der Vernunft zu leben, konnte nicht begriindet behauptet werden, da man
hierbei beansprucht, etwas iiber Gottes Willen und Absichten erkannt zu haben.
Man kann zur Begriindung der angemessenen religiosen Lebensweisen selbst-
verstindlich allein auf philosophisch-ethische Uberlegungen zuriickgreifen und
einen ohnehin problematischen, weil leicht instrumentalisierbaren und potenziell
willkiirlichen Verweis auf Gottes Willen aussparen. In diesem Fall kénnen die
jeweils erschlossenen Haltungen und Lebensweisen dann aber natiirlich nicht
mehr als zentrale Kriterien zur Unterscheidung zwischen religidsen Sichtweisen
auf der einen und sékular-atheistischen oder agnostischen Positionen auf der
anderen Seite dienen.

Auch ein Verweis auf nicht-propositionale Aspekte wie die unbestreitbar zentrale
affektiv-emotionale Dimension religiosen Lebens oder eine rituell-liturgische
Praxis helfen an dieser Stelle nur bedingt weiter. Falls angenommen wird, dass
Gott vollkommen unerkennbar und verborgen ist, bleiben sowohl die Gestalt
der rituell-liturgischen Praxis als auch die mit dieser und der religiosen Lebens-
weise im Allgemein verbundenen affektiv-emotionale Dimension weitgehend un-
bestimmt. Es kann dann nicht auf konsistente Weise erschlossen werden, welche

transformatio;



70;

48 Vgl. Jacobs, Fundamentality.

49 Zur Kritik des Ansatzes von Hick siehe oben

Fn 39. Zur Kritik an der thomistischen Analogielehre
siehe u. a. Alston, Aquinas; Hesse, Semantik,
337-341.

50 Vgl. hierzu u.a. Hesse, Metaphors; Hesse,
Chancen.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

emotionale Haltung und rituell-liturgische Praxis gegeniiber der unerkennbaren
Gottheit angemessen ist. So liee sich dann z.B. nicht angeben, weshalb diese
Gottheit Anlass fiir Vertrauen, Liebe oder Hoffnung geben sollte. Die Unerkenn-
barkeit Gottes konnte mindestens ebenso gut diffuse Angst, Trauer oder Gleich-
giiltigkeit zur Folge haben. Es ist schwer einzusehen, wie man auf der Basis
solcher Einstellungen zu einer Haltung wie Gelassenheit kommen sollte, die nicht
selten als ein Ergebnis apophatischer Theologien préisentiert wird.

Einen Ausweg bietet auch hier eine Modifikation der Unerkennbarkeitsthese,
wonach zumindest manche Dinge iiber Gott erkennbar sind. Auch wenn die Aus-
sagen lber Gott dann nicht im vollen Sinne als angemessen angesehen werden,
konnen u. a. die zentralen Inhalte der Glaubensbekenntnisse als wahr verstanden
werden. Mit Hick konnte diese z.B. als mythologisch wahr verstanden werden,
da sie zu einer angemessenen Haltung gegeniiber der ultimativen Wirklichkeit
fiihren. Der Philosoph Jonathan Jacobs kann die christlichen Lehren in einem
,hicht-fundamentalen Sinn als wahr bezeichnen. Damit trdgt er der Ein-
schrankung Rechnung, dass wir mit der Struktur unserer Sprache und unseres
Denkens keine fundamentalen Wahrheiten tiber Gott formulieren konnen, die
Gott begrifflich vollstindig angemessen erfassen. Nicht-fundamentale Wahrheit
sind dementsprechend das Beste, was wir hier erreichen kénnen.** Auch Thomas
von Aquin lasst bei aller Einschrankung unserer vollen Erkenntnis des Wesens
Gottes ein Verstehen und Begreifen bestimmter zentraler Eigenschaften Gottes
sowie der damit zusammenhéngenden christlichen Botschaft zu. Die Erwédhnung
dieser Ansitze soll nicht implizieren, dass diese keinen inhédrenten Schwierig-
keiten besitzen.* Sie sollen vielmehr vor Augen fiihren, dass die Unerkennbar-
keitsthese signifikant modifiziert und eingeschréankt werden kann, ohne dass sie
damit selbst aufgegeben werden muss.

Die Qualifikation der apophatischen These dahingehend, dass affirmative Aus-
sagen metaphorisch zu verstehen sind, hilft ebenfalls signifikant, den erlduterten
praktischen Problemen radikal apophatischer Ansdtze zu begegnen. Wir ver-
wenden Metaphern sehr haufig in unserer alltdglichen Kommunikation und sie
scheinen im Kontext der Deutung religioser Erfahrungen und bei theologischen
Uberlegungen eine zentrale Rolle einzunehmen. Gelungene metaphorische Rede
geht gerade nicht mit Unverstdndlichkeit einher, sondern kann auf anschauliche
Weise bestimmte, mit wortlicher Sprache gar nicht oder nur schwer zu erfassende
Inhalte vermitteln. Falls zentrale Aussagen der jeweiligen Glaubensbekenntnisse
metaphorisch verstanden werden, heif3t das also nicht, dass sie keine erschlief3-
bare Bedeutung besitzen. Ihnen kann in diesem Fall auch ohne Probleme eine
praktische Relevanz fiir das Leben der glaubigen Menschen zugesprochen werden.
Die These, dass alle Rede iiber Gott, wenn sie wahr sein soll, immer metaphorisch
verstanden werden muss, ist jedoch mit Problemen verbunden. Es ist in diesem
Fall z.B. nicht klar, wie die Mehrdeutigkeit der jeweiligen Metaphern iiber Gott
signifikant eingeschriankt werden kann. Wenn hierfiir wiederum nur selbst mehr-
deutige metaphorische Aussagen iiber Gott zur Verfiigung stehen, besteht wenig
Aussicht, dass eine Willkiir bei der Rede von Gott vermeidbar ist.>

transformatio; 2025—Heft 2



71;

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Man ist im Rahmen moderat
apophatischen Theologien aber selbst-
verstandlich nicht dazu verpflichtet,
alle Rede iiber Gott metaphorisch zu
deuten. Schon die Sensibilisierung
daflir, dass manche Ausdriicke in
Bezug auf Gott nicht einfach mit
der wortlichen Standardbedeutung,
sondern metaphorisch interpretiert werden sollten, ebnet den Weg dafiir, die
Gottesvorstellungen von falschen Vorurteilen und Assoziationen zu reinigen. So
sollten Bezeichnungen Gottes als ,,Vater®, ,,Herr* oder ,,Schopfer z. B. nicht dazu
fithren, Gott mit anthropomorphen Kategorien wie Geschlechtlichkeit zu denken.
Ohne den Riickgriff auf metaphorische Deutungen, scheinen zahlreiche Elemente
der jiidischen, christlichen und islamischen Uberlieferung kaum rational vertret-
bar zu sein.

Abschlieend kann festgehalten werden, dass moderat apophatische deutlich mehr
Ressourcen als radikal apophatische Ansédtze besitzen, die erlduterten Probleme
hinsichtlich der Konsistenz und der praktischen Konsequenzen zu bewéltigen.
Da bei den moderateren Ansétzen eine bestimmte Klasse von wahrheitsfahigen
Aussagen iiber Gott zugelassen wird, ldsst sich eine modifizierte apophatische
These ohne Selbstwiderspriiche formulieren. Auch die erlduterten praktischen
Probleme stellen sich fiir moderat apophatische Ansétze nicht in gleicher Weise:
wir konnen hier entweder bestimmte wesentliche Dinge iiber Gott, wenn auch
nur unvollkommen, erkennen oder zumindest bestimmen, welche Lebensweisen
der hinter dem Ausdruck ,,Gott* stehenden ultimativen Wirklichkeit entsprechen.
Eine Herausforderung moderat apophatischer Ansétze besteht darin, apophatisch
genug zu bleiben, um der Einsicht in die Transzendenz Gottes gerecht zu
werden. Wenn die Unerkennbarkeit Gottes einmal eingeschrankt wird, stellt
sich die Fragen, weshalb sie nicht gleich vollstindig aufgehoben wird. Moderat
apophatische Ansitze miissen hierfiir eine plausible und nicht nur ad hoc ent-
wickelte Begriindung vorlegen. Da es zahlreiche Formen moderat apophatischer
Ansitze gibt und diese auch kombiniert und synthetisiert werden kdnnen, besteht
die begriindete Hoffnung, dass diese Herausforderungen bewiéltigbar sind.

Unabhéngig davon, zum welchem Ergebnis man am Ende kommt, besteht ein
zentraler Wert der Beschiftigung mit apophatischen Theologien darin, uns dafiir
zu sensibilisieren, dass unsere Konzepte und Denkkategorien nicht ohne Weiteres
auf einen als radikal transzendent gedachten Gott {ibertragen werden konnen. In
der Auseinandersetzung mit apophatischen Ansitzen konnen wir dazu gefiihrt
werden, unsere Vorstellungen und Bilder von Gott radikal in Frage zu stellen.
Dies sollte den hermeneutischen Ausgangspunkt jeder griindlichen theologischen
Theoriebildung darstellen. Zudem bietet es Mdglichkeiten fiir einen qualifizierten
Dialog mit anderen Religionen und sdkularen Weltanschauungen. Eine Kritik von
Gottesvorstellungen miisste z. B. nicht als prinzipielle Kritik an Religionen ver-

transformatio;



72;

51 Es sei angemerkt, dass von Sass hier auch
auf frihere Uberlegungen zuriickgreift und diese
zuspitzt bzw. in den Folgen weiter expliziert. Die
unten erwéhnte Umdeutung des Gottesbegriffs
findet sich z.B. fast identisch bereits seinem
Aufsatz ,Warum Gott nicht existiert* aus dem Jahr
2014.

52 Vgl. von Sass, Glauben, 54.

53 Von Sass, Glauben, 63f.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

standen werden, sondern konnte als
gemeinsame Basis fiir das Gespriach
zwischen sdkularen Atheist:innen

und
Naiv anthropomorphe Gotteskonzeptionen sollten von religiosen, wie sdkularen

Menschen gleichermalien zuriickgewiesen werden.

religiosen Menschen dienen.

Um die Relevanz und Aktualitét apophatischer Theologien zu verdeutlichen, soll
im Folgenden eine Verhéltnisbestimmung zu dem kiirzlich®' von Hartmut von
Sass vorgelegten und gerade in seiner Konsequenz bestechenden Ansatz eines
atheistischen (religiosen) Glaubens vorgenommen werden. Dieser soll zundchst
in seinen Grundziigen vorgestellt werden. Darauf sollen Gemeinsamkeiten und
Unterschiede zu apophatischen Theologien erdrtert werden.

Von Sass schldgt vor, den religiosen Glauben in Analogie zu einem logischen
Operator oder einem Adverb zu verstehen. Eine solcher ,,modaler” Glaube quali-
fiziert all unsere Tétigkeiten und unsere Existenz. Er fiigt der Welt nach von Sass
aber keinen Gegenstand namens ,,Gott* hinzu, auf den der Glaube gerichtet wére.
Stattdessen stellt er eine neue Art und Weise der Betrachtung der Welt und unserer
Tatigkeiten dar. Von Sass entwickelt diesen Glaubensbegriff auch in Analogie
zu Wittgensteins Uberlegungen iiber das Aspekt-Sehen. Durch den religidsen
Aspekt-Wechsel wird alles neu gesehen, ohne dass dem Gesehenen dabei etwas
Neues hinzugefiigt wird. Von Sass schreibt:

»Ein traditionell verstandener Glaube verpflichtet noch darauf, nicht
nur einen weiteren Zugang zu allem zu behaupten, sondern jenseits
des gemeinsamen Gegenstandes etwas Zusitzliches anzunehmen. Ein
modalisierter Glaube hingegen verldsst jenes aussichtslose n + /-Denken,
indem die Vollziige unseres Lebens einem neuen Verstdndnis zugefiihrt
werden. Nichts neues jenseits des Alten wird behauptet, sondern das Alte
in all seinen Dimensionen neu betrachtet.*>

Von Sass versteht unter ,,Gott“ vor dem Hintergrund dieses Glaubensbegriffs
keinen metaphysischen Gegenstand jenseits der natiirlichen Welt. Vielmehr wird
mit ,,Gott* hier letztlich auf die Eigenschaft der Liebe Bezug genommen. Weitere,
traditionell Gott zugeschriebene Eigenschaften wie Weisheit oder Giite sind nach
von Sass dann nur als weitere Bestimmungen von Liebe zu verstehen. Er schreibt:

,»Gott ist im strengen Sinne Liebe kann aber auch weitere Pradikate wie
Weisheit, Macht und Giite besitzen, wobei jene klassischen Pradikate als
Bestimmungen ebendieser Liebe dienen: die Weisheit, Allmacht und Giite
der Liebe, die Gott ist. Mit Gott wird kein Trager >hinter< diesen Eigen-
schaften reaktiviert, sondern >Gott< als (In-)Begriff leistet nichts anderes
als diese Eigenschaften zu summieren. Gott ist real, indem er so wirkt,
wie seine Préadikate es anzeigen: Gottes Wirklichkeit als Liebe und Gottes
liebendes Wirken sind eins. Jenseits dieser atheistischen Gleichsetzung
gibt es keine metaphysischen Riickversicherungen.*?

transformatio; 2025—Heft 2



73;

54 Von Sass, Begriindung, 123.
55 Vgl. von Sass, Glauben, 32.
56 Vgl. u.a. Hempel, Problems.
57 vgl. hierzu u.a. Chignell, Kant.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

In dieser Theologie wird also kein ,,ontologisch autarkes Wesen* thematisiert,
sondern der im Glauben vollzogene Bezug auf ,,die eine Welt“ entfaltet. Es geht
in dieser ,,nach-theistischen Revision des religiosen Glaubens® fiir von Sass
,nicht um einen zur Welt hinzugefiigten Referenten, sondern um eine irreduzible
Referenz auf die uns umgebende Welt.*>*

Eine Gemeinsamkeit zwischen apophatischen Theologien und dem Ansatz von von
Sass besteht darin, dass in beiden Fillen eine fundamentale Kritik an bestimmten
Formen des Theismus vorgenommen wird. Sowohl apophatische Theologien
als auch der Ansatz eines atheistischen Glaubens, wie thn von Sass entwickelt
hat, stellen religiose Formen der Kritik an naiven und anthropomorphen Gottes-
konzeptionen dar. Es wird in beiden Féllen eine kritische Revision traditioneller,
vermeintlich selbstverstdndlicher Vorannahmen {iber die Bedeutung des Aus-
drucks ,,Gott* gefordert.

Ein fundamentaler Unterschied zwischen diesen Ansétzen besteht allerdings
darin, dass apophatische Theologien sich hierbei auf die Andersheit oder radikale
Transzendenz Gottes berufen. Von Sass wiirde bei einer solchen Argumentation
mit Sicherheit die Annahme eines Supranaturalismus kritisieren, nach der Gott
Jjenseits der Welt existiert. Fiir von Sass ist ein solcher Supranaturalismus, vor
allem aufgrund der Einwdnde Kants und Wittgensteins, heutzutage nicht mehr
plausibel.*® Es sei hier erwéhnt, dass diese Kritik am Supranaturalismus, die von
Sass an dieser Stelle nur andeutet, seit langem selbst Gegenstand der Diskussion
ist. Der an eine Lesart der Uberlegungen Wittgensteins aber vor allem an Alfred
Ayer und Rudolf Carnap ankniipfende Sinnlosigkeitsverdacht gegeniiber der
Rede von einem jenseits der empirischen Welt existierenden Gottes wird heut-
zutage kaum noch erhoben. Das liegt vor allem daran, dass sich keine Form des
empiristischen Sinnkriteriums, welches dieser Vorwurf letztlich voraussetzt, als
plausibel verteidigen lieB.5° Bei der Kantischen Kritik ist die Lage komplexer.
Allerdings gilt auch hier, dass die Plausibilitit der Kantischen Argumentation
beziiglich rationaler Theologie selbst hoch umstritten ist. Erschwerend kommt
hinzu, dass es rein exegetisch nicht klar ist, wie Kants Uberlegungen zu rationaler
Theologie in der transzendentalen Dialektik genau zu deuten sind.’” Ungeachtet
der Bewertung der Plausibilitit seiner Zuriickweisung des ,,Supranaturalis-
mus* kann festgehalten werden, dass fiir von Sass die Wirklichkeit Gottes not-
wendigerweise an eine menschliche Perspektive auf die Welt und die (mensch-
liche) Existenz gebunden bleibt. Sie stellt als Teil des adverbiell bzw. modal
verstandenen Glaubens gerade keine iliber menschliches Aspekt-Sehen und
Perspektivieren hinausgehende Wirklichkeit dar. Fiir apophatische Theologien
wire eine solche menschliche Perspektive, die von Sass treffend beschreibt, hin-
gegen selbst wiederum einer via negativa zu unterziehen, da sie als menschliche
Perspektive, immer anthropomorph bleiben muss.

Eine gewisse Schwierigkeit bei von Sass” Ansatz eines atheistischen Glaubens
besteht darin, dass unklar bleibt, welchen ontologisch-epistemischen Status die
Perspektive des modal verstandenen religiosen Glaubens genau besitzt. Der von
von Sass immer wieder betonte Atheismus seiner Glaubenskonzeption besteht

transformatio;



74;

58 Vgl. von Sass, Glauben, 27.

59 Von Sass entwickelt analog zur Modalisierung
des Glaubensbegriffs auch einen modalisierten
Hoffnungsbedgriff, der den religiosen Glauben
wiederum néher qualifiziert. Vgl. dazu u.a. von
Sass, Glauben, 133-142.

60 Vgl. von Sass, Glauben, 65.

61 Vgl. von Sass, Glauben, 13-17.

62 Vgl. von Sass, Glauben, 36f.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

in der Annahme, dass die Wirklichkeit aus einer Summe von Gegenstinden be-
steht, die einen Gott, der jenseits unserer raum-zeitlichen Welt existiert, nicht
enthilt.’® Diese Annahme suggeriert nun, dass es eine verbindliche und normative
Struktur der Wirklichkeit gibt, an welcher all unsere Perspektivierungen Maf}
nehmen. Gemal dieser normativen Vorgabe dessen, was es gibt, kann dann ge-
folgert werden, dass der Theismus falsch ist. Wenn man vor dem Hintergrund
dieser Annahme dennoch an der Rede von Gott festhalten mdchte, miisste man sie
konsequent uminterpretieren. Es deutet einiges darauf hin, dass von Sass genau
eine solche atheistische Revision theologischer Semantik vornimmt. Es ldsst sich
bei einer solchen Position allerdings kritisch anfragen, weshalb hier iiberhaupt
noch an der theologischen Sprache festgehalten werden soll. Das Reden tiber den
Glauben an Gott scheint hier ohne signifikante semantische Verluste z.B. durch
Ausdriicke wie ,,der Liebe Raum geben* oder ,,hoffnungsvoll leben* substituiert
werden zu konnen. Es bleibt unklar, warum man religidose Sprache dann nicht ins-
gesamt in unterschiedlichen Beschreibungen von Liebe, Glaube und Hoffnung®
aufgehen ldsst und auf die Rede von Gott, Schopfung oder ewigem Leben
schlicht verzichtet. Der Riickgriff auf solche Termini scheint dann nur unnétige
semantische Hirten zu erzeugen. Vermutlich wegen der Verpflichtung auf die
biblische Sprache verwendet von Sass ,,Gott* z. B. an zahlreichen Stellen weiter-
hin als grammatikalisches Nomen, obwohl dies genau die Gegenstandlichkeit der
Referenz suggeriert, die er in seinem Ansatz zuriickweist. Die genaue Bedeutung
des folgenden Satzes, der sogar ein maskulines Personalpronomen fiir Gott ent-
hélt, ist auf der Basis der Revision der Semantik des Ausdrucks ,,Gott®, die von
Sass vornimmt, z. B. nur mit viel Aufwand nachvollziehbar:

,Existenz Gottes heilit folglich, dass Gott fiir Menschen wirklich wird, in-
dem er an ihnen wirkt und dadurch fiir sie alles anders und neu aussieht. %

Handelt es sich bei ,,er* in diesem Satz um eine maskuline Personifizierung der
Liebe bzw. der Summe der diese Liebe bestimmenden Pridikate? Es bleibt er-
klarungsbediirftig, weshalb man sich so umstindlich ausdriicken sollte und vor
dem Hintergrund der vorgeschlagenen Semantik, den Ausdruck ,,Gott* nicht ein-
fach wegldsst und direkt {iber die Liebe spricht.

Nun deutet allerdings einiges daraufhin, dass von Sass eine solch atheistisch-
reduktionistische Semantik ablehnt. So widerspricht er der Annahme, dass es eine
normative, naturalistische Metaperspektive auf die Wirklichkeit gibt. Er fithrt am
Beginn seines Buches das Beispiel von verschiedenen mdglichen Betrachtungs-
weisen eines Kunstwerkes an. Neben einer dsthetischen Betrachtungsweise, kann
z.B. von Vertreter:innen eines Auktionshauses auch nach dem monetiren Wert
eines Kunstwerkes gefragt werden. Dartiber hinaus kann auch eine chemische
Analyse des betreffenden Kunstwerkes durchgefiihrt werden. Die damit ver-
bundene naturwissenschaftliche Perspektive unterscheidet sich sowohl von der
dsthetischen als auch von der monetiren Perspektive. Die Pointe dieses Beispiels
besteht fiir von Sass nun gerade in der Irreduzibilitit solcher Perspektiven.®! Im
Einklang damit weist von Sass auch psychologisierende, spiritualisierende oder
ethisierende Reduktionismen religiosen Glaubens zuriick.®?> Es geht ihm explizit

transformatio; 2025—Heft 2



75;

63 Vgl. von Sass, Glauben, 58f.
64 Von Sass, Glauben, 50.

65 Vgl. fur einen Uberblick zu dieser Debatte z.B.

Balaguer, Realism.

66 Neben der Analogie zu den unterschiedlichen
Perspektiven auf ein Kunstwerk fuhrt von Sass
noch Wittgensteins beriihmtes Beispiel des H-E
Kopfes an, den man als Hase oder als Ente aber
nicht als beides zugleich sehen kann (vgl. von
Sass, Glauben, 47).

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

nicht darum, einen als Illusion erkannten Glauben noch irgendwie melancholisch
aufrecht zu erhalten.®® Vielmehr pladiert er dafiir, die religiése Perspektive onto-
logisch substanziell zu verstehen. Sie ist nicht nur irreduzibel, sondern fiihrt auch
ihr eigenes ,,ontologisches Inventar* mit sich. Uber diese ontologisch starke Les-
art der religiosen Perspektive schreibt von Sass:

,.Sie besteht darin, dass es im Aspekt des Glauben Dinge gibt, die es auler-
halb dieses Aspektes nicht gibt, ohne der Welt »untreu« zu werden. Darunter
fallen Sprachspiele wie »Gott¢, »>Schopfung« und »ewiges Leben¢, denen
eine spezifische Rolle zukommt [...]. Die hier vorgenommene Verstirkung
insistiert also darauf, dass der Glaube eine ihm eigentiimliche Vorstellung
davon besitzt, was es eigentlich gibt.“*

Diese ontologisch starke Lesart der religiosen Perspektive hat den Vorteil, dass
sie keinen atheistischen Reduktionismus der Rede von Gott, Schopfung oder
ewigem Leben zur Folge hat, an welcher nur z.B. aus religidser Sentimentali-
tdt oder aus einem Willen zur (scheinbaren) Konformitit innerhalb gewisser
Gruppen und Milieus festgehalten wird. Dem religiosen Glauben wird stattdessen
eine ontologisch-konstitutive Rolle zugesprochen: was es gibt, ist abhéngig von
der religiosen Perspektive des Glaubens.

Nun besitzt eine solche Lesart allerdings ebenfalls Schwierigkeiten. Erstens
stellt der damit verbundene Antirealismus, wonach es von den menschlichen
Perspektiven abhéngt, was es tatséchlich gibt, eine sehr voraussetzungsreiche und
hoch umstrittene Annahme dar.%> Man muss hier jedoch relativierend hinzufiigen,
dass die meisten interessanten philosophischen Positionen sehr umstritten sind.
Zweitens und problematischer fiir von Sass ist, dass sich, auch wenn man eine
solche ontologisch starke Lesart von Perspektiven akzeptiert, ein gravierenderes
Konsistenzproblem fiir seinen Ansatz ergibt. Wie er selbst schreibt, gibt es im
Aspekt des Glaubens Dinge, die es auflerhalb dieser Perspektive nicht gibt.
Wenn Gott innerhalb dieser Perspektive eine entscheidende Rolle einnimmt, was
von Sass zugesteht, dann ist es unklar, weshalb man den gldubigen Menschen
als atheistisch bezeichnen sollte. Dies wiirde eine normative Metaperspektive
voraussetzten, die vorgibt, welche Gegenstinde es in der Welt gibt. Wenn man
den religiosen Glauben, wie von Sass es tut, als irreduzible und ontologisch
starke Perspektive versteht, existiert eine solche Metaperspektive aber gerade
nicht. Wenn man diese Lesart ernst nimmt, dann sind die Rede von Gott,
Schopfung und ewigem Leben nicht nur Sprachspiele. Es gibt dann nédmlich
keine Perspektive auf die Welt, die au3erhalb bestimmter Sprachspiele stattfinden
wirde. Man mag sich anderer Sprachspiele, wie derjenigen der Kunst oder der
Naturwissenschaften, bedienen. Das religiose Sprachspiel lésst sicher aber gerade
nicht auf solche anderen Sprachspiele reduzieren. Auch eine Berufung auf das
Gesehene, welches in Analogie zu den verschiedenen Betrachtungen des Kunst-
werkes®® dasselbe zu sein scheint, ist hier irrefithrend. Die Annahme, dass es so
etwas wie das reine, noch nicht interpretierte Gesehene oder Gegebene z.B. in
Form von Sinnesdaten gibt, wurde in der Philosophie des 20. Jahrhunderts scharf
kritisiert und ist vor dem Hintergrund dieser Einwinde heutzutage nur schwer zu

transformatio;



76;

67 Vgl. u.a. Cassirer, Philosophie, 226-233; Quine,
Dogmas; Sellars, Empiricism.

68 Dies ist an dieser Stelle bewusst vage
formuliert. Hinsichtlich der plausibelsten Formen
des Realismus gibt es selbstverstandlich intensive
Debatten.

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

verteidigen.®” Wir scheinen niemals Zugriff auf empirisch Gegebenes vor jeder
Interpretation zu haben. In Kombination mit der ontologisch starken Lesart von
Perspektiven bzw. Interpretationen ergibt sich daraus, dass es die Struktur der
Welt mit einer bestimmten Summe von Gegenstianden nicht gibt. Die Perspektive
des religidsen Glaubens ist selbst konstitutiv dafiir, welche Gegenstiande die Welt
enthilt. Wenn wir Perspektiven so stark verstehen, wie von Sass dies tut, konnen
wir die Summe der Gegenstidnde der Welt nicht iiber unsere Perspektiven hinweg
konstant halten. Von Sass versucht in seinem Ansatz aber genau dies zu tun: es
gibt nach ithm aus einer ontologischen Metaperspektive keinen Gott als Gegen-
stand der Wirklichkeit. Zugleich versteht er den religiosen Glauben nicht blof3 als
eine psychologisch erbauliche Fiktion oder Sprache, sondern als eine irreduzible
und ontologisch starke Perspektive auf die Welt, unsere Tatigkeiten und unsere
Existenz. Letztere Annahme scheint aber nicht konsistent mit der Annahme einer
atheistischen Metaperspektive kombinierbar zu sein.

Apophatischen Theologien stehen in grundlegender Spannung zu zentralen An-
nahmen des vorgestellten Ansatzes eines atheistischen Glaubens. Dasjenige, was
wir mit ,,Gott* bezeichnen, geht im Rahmen apophatischer Theologien gerade
nicht in unseren menschlichen Perspektiven auf. Mit der Betonung von Gottes
Transzendenz und Andersheit soll gerade verdeutlicht werden, dass hier auf eine
iiber menschliche Denkkategorien und Vorstellungen prinzipiell hinausgehende
Wirklichkeit Bezug genommen wird. Zugleich verpflichtet diese Annahme der
Transzendenz Gottes, auch in der moderat apophatischen Lesart, auf einen ge-
wissen Realismus: Wenn Gottes Realitidt und Wesen unabhéngig von unserem
Denken ist, muss man auch annehmen, dass die Struktur der Wirklichkeit, zu-
mindest in Teilen, nicht von unserem Denken und unseren Perspektiven ab-
hingt. Eine solche realistische Grundannahme®® erfahrt in der gegenwértigen
systematischen Philosophie ganz unabhingig von der Religionsphilosophie
wieder vermehrt Zustimmung. Dies kann man auch als Zeichen fiir die Relevanz
und Aktualitdt apophatischer Theologien deuten, in denen Kritik an naiv-
anthropomorphen Gottesvorstellungen mit einer im weitesten Sinn realistischen
Ontologie und Erkenntnistheorie verbunden werden konnen.

Alston, William P., Aquinas on Theological Predication. A Look Backward and
a Look Forward, in: Eleonore Stump (Hg.), Reasoned Faith. Essays in

transformatio; 2025—Heft 2



77;

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Philosophical Theology in Honor of Norman Kretzmann, Brattleboro, Vt.
1993, 145-178,

Balaguer, Mark, Realism and Anti-Realism about Metaphysics, in: Edward
N. Zalta / Uri Nodelman (Hg.), The Stanford Encyclopedia of Philoso-
phy (Spring 2025 Edition), URL = <https://plato.stanford.edu/archives/
spr2025/entries/realism-about-metaphysics/>.

Beierwaltes, Werner, Platonismus im Christentum (Philosophische Ab-
handlungen), Frankfurt am Main, 3. erweiterte Aufl. 2014.

Burrell, David B., Knowing the Unknowable God: Ibn Sina, Maimonides, Aqui-
nas, Notre Dame 1986.

Cassirer, Ernst, Die Philosophie der symbolischen Formen, Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis, ECW 13, Hamburg 2010.

Chignell, Andrew, ‘As Kant has Shown ...". Analytic Theology and the Critical
Philosophy, in: Michael Rea / Oliver Crisp (Hg.), Analytic Theology. New
Essays in the Philosophy of Theology, Oxford 2009, 117-135.

Davis, Brian, Aquinas on what God is not, in: Revue Internationale de Philoso-
phie 52 (1998), 207-225.

Fakhri, Omar, The ineffability of God, in: International Journal for Philosophy
of Religion 89 (2021), 25-41.

Frege, Gottlob, Die Verneinung, in: Gottlob Frege, Logische Untersuchungen,
herausgegeben und eingeleitet von Glinther Patzig, Gottingen, 4. durch-
gesehene und bibliographisch erginzte Aufl. 1993, 54-71.

Gib, Sebastian, The Logic of Ineffability, in: Jacob Hesse / Matthias Ruf (Hg.),
Gott und Sprache. Zur Semantik und Pragmatik der Rede von Gott
(Exploratio. Systematische Theologien 1), Baden-Baden, im Erscheinen.

Hempel, Carl G., Problems and Changes in the Empiricist Criterion of Meaning,
Revue Interantionale de Philosophie 4 (1950), 41-63.

Herzberg, Stephan, Wie weit reicht menschliche Sprache? Thomas von Aquins
Lehre von der Analogie der Gottesnamen, in: Jacob Hesse / Matthias Ruf
(Hg.), Gott und Sprache. Zur Semantik und Pragmatik der Rede von Gott
(Exploratio. Systematische Theologien 1), Baden-Baden, im Erscheinen.

Hesse, Jacob, Metaphors, religious language, and linguistic expressibility, in:
International Journal for Philosophy of Religion 93 (2023) 239-258.

transformatio;


https://plato.stanford.edu/archives/spr2025/entries/realism-about-metaphysics/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2025/entries/realism-about-metaphysics/

78;

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Hesse, Jacob, Zur Semantik der Analogielehre, in: Zeitschrift fiir Theologie und
Philosophie 145 (2023) 327-352.

Hesse, Jacob, Chancen und Risiken theologischer Metaphorik, in: Kathrin
Ritzka / Matja Vudjan/ Lukas Wiesenhiitter / Kim Wundschuh (Hg.):
Theologie und Sprache, Regensburg, im Erscheinen.

Hick, John, An Interpretation of Religion. Human Responses to the Transcen-
dent, Basingstoke / London 1989.

Insole, Christopher J., Why John Hick Cannot, and Shound Not, tay out of the
Jam Pot, in: Religious Studies 36 (2000), 25-33

Jacobs, Jonathan D., The Ineffable, Inconceivable, and Incomprehensible God.
Fundamentality and Apophatic Theology, in: Jonathan Kvanvig (Hg.):
Oxford Studies in Philosophy of Religion 6 (2015), 158—176.

Jiingel, Eberhard, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie
des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tiibingen,
8. Aufl. 2010.

Kars, Aydogan, Unsaying God. Negative Theology in Medieval Islam, Oxford
2019.

Lee Harris, Joshua, Analogy in Aquinas: The Alston-Wolterstorff Debate Revis-
ited, in: Faith and Philosophy 34 (2017), 33-56.

Levinas, Emmanuel, Difficile Liberté. Essais sur le judaisme, Paris, 4. Aufl.
1995.

Louth, Andrew, Deny the Areopagite (Outstanding Christian Thinkers), London
/ New York 2001.

Marion, Jean-Luc, Dieu sans I’étre, Paris 1982.

Moses Maimonides, Fiihrer der Unschliissigen. Ubersetzt und Kommentar von
Adolf Weil3. Mit einer Einleitung von Johann Maier (Philosophische
Bibliothek 184 a—c), Hamburg 2007.

Plantinga, Alvin, Warranted Christian Belief, New York / Oxford 2000.

Pryzwara, Erich, Analogia entis. Metaphysik. Ur-Struktur und All-Rhythmus,
Einsiedeln, 3. Aufl. 1996.

Pseudo-Dionysius Areopagita, Uber die mystische Theologie und Briefe. Ein-
geleitet, iibersetzt und mit Anmerkungen versehen von Adolf Martin
Ritter (Bibliothek der griechischen Literatur 40), Stuttgart 1994.

transformatio; 2025—Heft 2



79;

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Pseudo-Dionysius Areopagita, Die Namen Gottes. Ubersetzt von Beate R.
Suchla (Bibliothek der griechischen Literatur 26), Stuttgart 1988.

Quine, Willard V. O., Two Dogmas of Empiricism, in: Philosophical Review 60
(1951), 20-43.

Rocca, Gregory, Speaking the Incomprehensible God. Thomas Aquinas on the
Interplay between positive and negative Theology, Washington, DC 2004.

Ruh, Kurt, Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areopagita, Miinchen
1987.

von Sass, Hartmut, Atheistisch glauben. Ein theologischer Essay, Berlin, 4. Aufl.
2024.

von Sass, Hartmut, Von der Begriindung zur Explikation, Eine Revision
religioser Epistemologie, in: Martin Breul / Klaus Viertbauer (Hg.), Der
Glaube und seine Griinde. Neue Beitrdge zur religidsen Epistemologie,
Tiibingen 2022, 115-138.

von Sass, Hartmut, Warum Gott nicht existiert. Eine theologische Besinnung, in:
Neue Zeitschrift fiir systematische Theologie und Religionsphilosophie
56 (2014), 348-367.

Sellars, Wilfrid, Empiricism and the Philosophy of Mind, Cambridge, MA /
London 1997.

Stern, Josef, Maimonides on Language and the Science of Language, in: Robert
S. Cohen / Hillel Levine (Hg.), Maimonides and the Sciences, Dordrecht
2000, 173-226.

Stolina, Ralf, Niemand hat Gott je gesehen. Traktat iiber negative Theologie
(Theologische Bibliothek Topelmann 108), Berlin / New York 2000.

Striet, Magnus, Grenzen des Nichtsprechens. Annédherungen an die negative
Gottesrede, in: Alois Halbmayr / Gregor Maria Hoff (Hg.), Negative
Theologie heute? Zum aktuellen Stellenwert einer umstrittenen Tradition,
Freiburg im Breisgau 2008, 20-33.

Thomas von Aquin, Summa theologica, iibersetzt von Dominikanern und
Benediktinern Deutschlands und Osterreichs, 1. Band, Salzburg 1934.

Thomas von Aquin, Summa contra Gentiles, herausgegeben, iibersetzt und mit

Anmerkungen versehen von Karl Albert und Paulus Engelhardt unter Mit-
wirkung von Leo Diimpelmann, Darmstadt, 4. Aufl. 2013

transformatio;



80;

Jacob Hesse—Gott, Sprache und die Grenzen menschlicher Erkenntnis

Turner, Denys, The Darkness of God. Negativity in Christian Mysticism, Cam-
bridge 1998.

Van Elswyk, Peter, Metalinguistic Apophaticism, in: Lara Buchak / Dean W.

Zimmermann (Hg.), Oxford Studies in Philosophy of Religion 11 (2025),
139-167.

Ward, Keith, Truth and Diversity of Religions, in: Religious Studies 26 (1990),
1-18.

Westerkamp, Dirk, Via negativa. Sprache und Methode der negativen Theologie,
Paderborn 2006.

transformatio; 2025—Heft 2



Lead, kindly light

von John Henry Newman (1801 - 1890), 1833
zum Kirchenlehrer erhoben am 1. November 2025

Leite mich, freundliches Licht, im Finstern um mich her
Leite Du mich!

Die Nacht ist dunkel, das Zuhause fern,

Leite Du mich!

Halte Du meine FiiRe in der Spur; ich verlange nicht,
Das ferne Ziel zu sehen; mir geniigt der nachste Schritt.

Ich war nicht immer so, bat nicht darum,

Dass Du mich leitest.

Ich zog meinen eigenen Weg vor, wahlte ihn und sah nur ihn.

Aber jetzt leite Du mich!

Ich zog das Grelle vor, und ungeachtet meiner Angste

trieb Stolz den Willen an. Doch denke nicht an die verlorenen Jahre!

Stets hat deine Macht mich gesegnet, gewiss wird sie

Mich weiterhin leiten

Uber Heide und Moor, iiber Felsen und Strom, bis

Die Nacht voriiber ist,

Und mit dem Morgen jene Himmelsboten mir zulacheln, die ich
Schon lange geliebt, aber fiir eine Weile aus dem Blick verloren hatte.

Ubersetzung: Georg Steins



82; Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

Die Basilika der Stille

Zum Motiv der Stille im Denken Maurice
Zundels

Der Westschweizer Mystiker und Theologe Maurice
Zundel (1897-1975) traumte einst von einer Hagia
Sige, von einer ,,Basilika der Stille®. Er traumte von
einem Ort, an dem vom Fundament bis zum Dach
alles von der Prasenz der Stille durchdrungen und
gepragt 1st. Wer war Maurice Zundel, der sich nach
eimem der Stille geweilhten Gotteshaus sehnte und fiir
den die Stille nicht bloss die Abwesenheit von Klang
war, sondern das Erklingen von Vollkommenheit?

Claude Bachmann

MTh, wissenschaftlicher Assistent und Doktorand am Lehrstuhl fiir Dogmatik
und Fundamentaltheologie an der Theologischen Hochschule Chur

transformatio; 2025—Heft 2



83;

1 Zur Biografie Zundels vgl. de Boissiére /
Chauvelot, Zundel.

2 Eine Ausnahme stellten die Jahre
1930-1933 darf, in denen er Seelsorger des

Madchenpensionats Bon Rivage in La Tour-de-

Peilz bei Vevey (VD) war.

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

Maurice Zundel ist in christlichen, insbesondere in gemeindlichen Kreisen im
franzosischsprachigen Raum — von Lausanne bis Paris, von Louvain-la-Neuve
bis Québec — fiir seine theologische Weitsicht bei gleichzeitiger spiritueller Tiefe
bekannt. So existieren vorwiegend in der Westschweiz und in Frankreich ca. 30
Lesekreise, in denen Texte des Schweizer Mystikers und Theologen gelesen und
diskutiert werden. Im deutschsprachigen Raum hingegen sind seine Person und
sein Denken bisher weitgehend unbekannt geblieben. Vor diesem Hintergrund
mochte der vorliegende Beitrag eine doppelte Funktion erfiillen: Zum einen soll
ein geistesgeschichtlich bedeutender Schweizer Denker des 20. Jahrhunderts zu-
mindest ansatzweise vorgestellt werden und zum anderen soll die Stille als eine
tragende Sédule der Spiritualitit Zundels herausgearbeitet werden. Nach einem
einleitenden Abschnitt zur Person Zundels, intendieren die vier anschliessenden
Teile, das Motiv der Stille im zundelschen Denken zu erschliessen, ohne dabei
eine vollstdndige Darstellung beanspruchen zu wollen.

Das Leben von Maurice Zundel ist von zahlreichen Gegensitzen geprigt: das
Heranwachsen als junger Katholik im westschweizerischen protestantischen
Neuenburg zu Beginn des 20. Jahrhunderts; die Erfahrung der Gegenwart Gottes
einerseits — beispielsweise in der Generositit seiner protestantischen Grossmutter
gegentiber in Armut lebenden Menschen —, und die strikt neuthomistische Aus-
bildung an der theologischen Fakultit in Freiburg i. Ue. andererseits; eine iiber
20 Jahre wihrende bischofliche Ablehnung, die erst drei Jahre vor seinem Tod
eine spéte papstliche Anerkennung erfuhr.! Der vielleicht grosste Gegensatz im
Lebens Zundels besteht allerdings darin, dass womoglich ausgerechnet dieser
von Spannungen gepriagte Lebensweg ein einzigartiges Denken und Werk hervor-
brachte.

Nach seinem Theologiestudium (1915-1919) an der Theologischen Fakultét in
Freiburg i. Ue. wurde Zundel im Friihling 1919 als erster Neuenburger seit der
Reformation zum Priester geweiht. Seine ersten pastoralen Erfahrungen sammelte
er als Vikar in Genf, jedoch fand diese Anstellung 1925 ein abruptes Ende. Weil
er mit profaner Literatur anstelle des Katechismus unterrichtete, weil er vor
dem versammelten Genfer Klerus von einer Kirche predigte, die am Ende eines
jeden Jahres leere Bankkonten vorzuweisen hitte und weil er iiber einige seiner
Priesterkollegen mehr wusste, als er durfte, erhielt Zundel von 1925 bis 1946 von
der Di6zese keine Anstellung in der Schweiz.? Der damalige Bischof des Bistums
Lausanne, Genf und Freiburg, Marius Besson (1876—1945) urteilte, Zundel sei
ein Sonderling und ,,Freischérler” (francs-tireurs), und die Kirche moge keine
Freischérler. Fiir Zundel begannen 21 lange Jahre des Exils. Zundchst musste er
in Rom am Angelicum seine Theologie ,,nachbessern* (1925-1927) und schloss
mit einem Doktorat in Philosophie tiber den Einfluss des Nominalismus auf das
christliche Denken ab. Anschliessend arbeitete er als Spiritual und Schul- sowie
Jugendseelsorger in Paris (1925-27; 1933-37; 1938/39), London (1929/30)
und Kairo (1939-1946). Zudem studierte er ein Jahr an der Ecole biblique de

transformatio;



84;

3 Seine Privatbibliothek umfasste mehr als 3'500
Bucher.

4 Auxiliaire” ist im Deutsch am ehesten mit
LHilfspriester” zu Uibersetzen.

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

Jérusalem (1937/38). Auch wenn die Erfahrung des Exils sehr schmerzlich
war, wusste Zundel aus der Situation das Beste zu machen. Er las sehr viel®,
lernte diverse Sprachen, besuchte in Paris Philosophie-Vorlesungen, verkehrte
in Intellektuellenkreisen, lernte in London den Anglikanismus kennen und fand
in Kairo durch die Auseinandersetzung mit dem Islam einen neuen Zugang zur
Trinitét.

Nicht zuletzt trug diese Lebensphase entscheidend dazu bei, dass sich Zundels
Denken durch vertiefte theologische und philosophische Kenntnisse sowie ein
breites naturwissenschaftliches Wissen auszeichnete. Er setzte sich beispiels-
weise intensiv mit dem philosophischen Atheismus (u. a. Karl Marx [1818—1883]
und Friedrich Nietzsche [1844—1900]), der Existentialphilosophie (u.a. Albert
Camus [1913-1960] und Jean-Paul Sartre [1905-1980]) sowie den neuesten Er-
kenntnissen der Biologie (Jean Rostand [1894—-1977]) und der Wissenschafts-
philosophie (Gaston Bachelard [1884—1962]) auseinander.

Nach dem Tod des Bischofs wurde Zundel wieder mit pastoraler Arbeit in der
Schweiz betraut. Allerdings blieb ihm sein grosser Traum verwehrt, als Pfarrer
einer Pfarrei vorzustehen und pastorale Verantwortung zu tragen. Dafiir bot sich
ihm dadurch die Moglichkeit, Einladungen zu Vortrdgen und Exerzitien im Aus-
land anzunehmen. So verbrachte er die letzten knapp 30 Jahre seines Lebens als
Auxiliaire* in Lausanne-Ouchy (1946—1975) mit regelméssigen Aushilfen in Bex
(1948-1952) sowie mit zahlreichen Engagements ausserhalb der Schweiz.

Zundel arbeitete zeitlebens extrem viel, oft auch {iber die Grenzen seiner korper-
lichen und mentalen Maoglichkeiten
hinaus. Vor allem wiéhrend seiner Zeit
in Genf (1919-1925) und in Lausanne
(1946-1975) war die Arbeitsbelastung
durch die mannigfachen priesterlichen

und pastoralen Dienste enorm hoch. So betete er das Brevier nicht selten erst

nach Mitternacht. Dariiber hinaus hielt und leitete Zundel ab den 1940er Jahren
von Paris bis Beirut eine Vielzahl von Vortrdgen und Exerzitien. Trotzdem fand

Zundel immer wieder Zeit — in der Regel allerdings nachts —, Artikel oder Biicher

zu verfassen. Er verfasste zahlreiche Artikel fiir verschiedene Zeitungen und Zeit-

schriften und insgesamt 21 Biicher (je nach Zéhlweise 22), von denen vier post-
hum verdffentlicht wurden. Alle seine Biicher sowie eine Auswahl an Artikeln
und bisher unveréffentlichten Texten sind von 2019 bis 2025 in der neunbéndigen

Gesamtausgabe erschienen. Herausgeber der Gesamtausgabe ist Marc Donzé

(*1947), ehemaliger Professor fiir Pastoraltheologie der Theologischen Fakultét

in Freiburg i. Ue. und weltweit anerkannter Zundel-Experte. Zudem ist Donzé

Président der Fondation Maurice Zundel und verdffentlichte 1981 die erste Dis-

sertation iiber Zundel (La pensée théologique de Maurice Zundel).

So rastlos das Leben Zundels erscheint und es auch tatsdchlich war, so essenziell
war filir den umtriebigen Westschweizer Mystiker und Theologen die Stille. Sie

transformatio; 2025—Heft 2



85;

Bild 1: © Fondation Maurice Zundel

5 De Boissiére, Avant-propos 16.

6 De Boissiére / Chauvelot, Zundel 258.

7 Vor allem wahrend seiner Zeit in Kairo (1939-
1946) engagierte sich Zundel mit grosser Hingabe
als Seelsorger bei den Pfadfinder:innen. Einer der
Pfadfinder, den Zundel in Kairo begleitete, war
der angehende agyptisch-libanesische Philosoph
René Habachi (1915-2003). Habachi und Zundel
verband eine enge Freundschaft, und es war
Habachi, der 1986 das erste wissenschaftliche
Kolloquium tiber Zundels Denken am Institut
Catholique de Paris in Paris organisierte.

8 Vgl. De Boissiere / Chauvelot, Zundel 258—259.

9 Donzé, Pensée 17. Diese und alle folgenden
Ubersetzungen: Claude Bachmann.

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

war fiir ihn Riickzugsort, Halt und Quelle. Und in der Stille begegnete er der gott-
lichen Gegenwart wie an keinem anderen Ort.

,Stille Maeutik*

Der franzosische Jesuit Bernard de Boissiere (1921-2016) schrieb im Vorwort der
Biografie ,,Maurice Zundel®, dass diese, um dem Geist Zundels gerecht zu werden,
Momente der Stille in Form von weissen Seiten enthalten miisse.” De Boissicre
kannte Zundel personlich und attestierte ihm gerade aufgrund der Stille
und des Schweigens, die von seinem Schweizer Priesterfreund
ausgingen, ein hohes Mass an Kommunikationsfahigkeit.
Nicht zuletzt dadurch hétten viele Gesprachspartner:innen
von Zundel die Erfahrung gemacht, ernsthaft gehort zu
werden und sich verstanden gefiihlt.

Zundel fiel durch die Stille auf, die er war, die er
verkorperte und mitzuteilen versuchte. So kam
es vor, dass er in Gespriachsrunden, zu denen er
gezielt eingeladen und als ,,aussergewohnlichen
Redner* angepriesen wurde, oder im Rahmen
von seelsorgerlichen Einzelgespriachen kein
Wort sagte, sondern lediglich zuhorte und ab

und zu léchelte. Zu Beginn irritiert und mit dem

Schweigen Zundels iiberfordert, fanden die um Rat
suchenden Menschen im Laufe des Gespréchs jedoch
gerade durch die Stille Zundels Antworten auf ihre
Fragen. De Boissiere und Chauvelot qualifizierten diese
seelsorgerliche Eigenart Zundels als ,,stille Médeutik*.

Diese Erfahrung hat beispielsweise eine junge Pfadfinderin in Kairo ge-
macht. Aufgrund ihrer leitenden Funktion bei den Pfadfinderinnen kam es zu
regelmissigen Treffen mit Zundel’, die sie oft dazu nutzte, um ihm ihre Lebens-,
Sinn- und Glaubensfragen anzuvertrauen.® Die Wirksamkeit des stillen, ledig-
lich zuhérenden Seelsorgers sollte ihr erst Jahre spéter so richtig bewulB3twerden,
als sie selbst als Psychotherapeutin Menschen begleitete. So pflegte sie, wie sie
es selbst in den Begegnungen mit Zundel erfuhr, durch ihr Schweigen zu ihren
Patient:innen zu sprechen.

Auch Donzé sieht in der Stille ein entscheidendes Element fiir Zundels Charisma
und sein seelsorgerliches Feingefiihl. Nach seinem Dafiirhalten griindet dieses
Charisma nicht nur in Zundels sprachlichen und schriftstellerischen Fahig-
keiten, sondern gerade in der Stille, in der er ,,mit Leidenschaft das Geheim-
nis der gottlichen Wahrheit betrachtete [contemplait] und sich jedem Wort ver-
weigerte, das nicht aus seinem Innersten kam und ihm als Geschwétz erschien‘®.
Donz¢ weist damit auf einen wesentlichen Punkt hin. Fiir Zundel bedeutete die
Stille nicht bloss die Abwesenheit von Gerduschen, sondern er verband damit

transformatio;



86;

10 CVH 226.

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

in erster Linie eine Lebenshaltung. Im Larm der theologischen, philosophischen
sowie gesellschaftspolitischen Debatten und Diskussionen seiner Zeit erachtete
er das Schweigen als heilsame Moglichkeit, verhirtete Fronten zu vershnen
und trennende Mauern einzureissen. Dabei ging es ihm nicht darum, Sachver-
halte bewusst zu verschweigen oder {iber Dinge hinwegzusehen, sondern in der
Stille, im Schweigen genau hinzuhoren, um das Wesentliche vom Unwesent-
lichen zu trennen und laues Geschwétz oder das ,,Reden um des Redens willen*
zu vermeiden. Aus dhnlichen Griinden verfiigte Papst Franziskus vor Beginn der
Jugendsynode 2018, dass wihrend den Arbeiten in der Vollversammlung und in
den Gruppen an Bischofsynoden nach fiinf Beitrdgen ein Moment der Stille ein-
gehalten wird, um dem Gehorten den notigen Resonanz- und Reflexionsraum zu
bieten. Zundel hitte diese Art der Kommunikation sehr zugesagt.

Fiir Zundel war Stille nicht nur ein entscheidender Faktor in der Kommunikation
mit anderen, sondern auch eine essenzielle Quelle fiir das personliche Wohl-
ergehen. Er war sich sowohl der Kost-
barkeit als auch der Fragilitét der Stille
bewusst: ,,Nichts ist kostbarer und
nichts ist empfindlicher als ein inneres,
in der Stille ruhendes Gleichgewicht,
das stidndig durch den Larm bedroht ist, den wir selbst verursachen.“!’ Zundel
hat selbst erlebt, wie wertvoll Stille ist: Einmal als Jugendlicher und einmal zu
Beginn seiner Exiljahre, als sie ihm zur dringend bendtigten Ausgeglichenheit
verhalf.

Zundel hat nicht oft iiber sein Leben gesprochen. Wenn er es dennoch tat, bei-
spielsweise in einem Vortrag im Januar 1961 in Genf, der 1976 posthum in der
Zeitschrift ,,Choisir“ der Westschweizer Jesuiten veroffentlicht wurde!!, dann
kam er stets auf die zwei Jahre an der Stiftsschule im Kloster Einsiedeln (1913—
1915) zu sprechen. Nach fiinf Jahren am lateinischen Gymnasium in Neuenburg
(1907-1912) musste er zur Vorbereitung auf den Eintritt ins Priesterseminar und
das Theologiestudium ein Intensivjahr in Philosophie am Kollegium St. Michael
in Freiburg i. Ue. (1912/13) absolvieren. Obwohl seine schulischen Leistungen
hervorragend waren und er gerne am Unterricht teilnahm, entschied er sich, die
Matura an der Stiftsschule des Klosters Einsiedeln abzuschliessen. Dies gab ihm
gleichzeitig die Gelegenheit, Deutsch zu lernen, die Muttersprache seines Vaters,
der urspriinglich aus dem Kanton Aargau stammte.

Obwohl damals {iber 100 Mdnche im Kloster lebten, war Zundel von der Stille
und der Einkehr, die den Klosteralltag umgaben, beeindruckt und tief bewegt. Im
Kloster Einsiedeln erlebte er zum ersten Mal, wie sich die Stille in seinem Leben
ausbreiten und Wurzeln schlagen konnte und so zu seiner inneren Ruhe beitrug.
Die barocke Klosterkirche und die aufgrund der zahlreichen Pilger:innen sehr oft
mit einem Orchester und nicht selten pompds gefeierten Gottesdienste standen

transformatio; 2025—Heft 2



87;

11 Vgl. Zundel, Royaume.
12 Zundel, Royaume 505.
13 Zundel, Royaume 506.

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

fiir ihn dabei in keinem Gegensatz zur kldsterlichen Stille. So iibertrug sich bei-
spielsweise die Harmonie des gregorianischen Gesangs oder der Anblick der an-
dichtig betenden und den Gottesdienst feiernden Mdnche auf sein inneres, in der
Stille ruhendes Gleichgewicht. Und es war im Kloster Einsiedeln, wo Zundel in
der Stille Gottes Gegenwart erfuhr: ,,Die Stille war wahrhaftig Gottes Prasenz.!?
Die Erfahrung der Gegenwart Gottes in der Stille und im Schweigen sowie
das im Kloster Einsiedeln gefundene Gleichgewicht verfliichtigten sich im
anschliessenden Theologiestudium (1915-1919) in Freiburg allerdings inner-
halb kiirzester Zeit wieder. Vor allem der an der Fakultdt gelehrte Neuthomismus
mit damit verbundener neuscholastischer Philosophie waren fiir Zundel ,,eine
schreckliche Priifung® (une terrible épreuve). Gott wurde zum Priifungsgegen-
stand, den es durch trockene Formeln zu beweisen galt. Von der in der Einsiedler
Stille mit allen Sinnen entdeckten und erfahrenen géttlichen Gegenwart war
nichts mehr zu spiiren: ,,In der Theologie ging es nicht darum, sich fiir die Trinitét
oder die Gnade begeistern zu lassen, sondern es galt Priifungen tiber die Trinitét
und tiber die Gnade zu bestehen.“!?

Es dauerte einige Jahre, bis Zundel aus der Enge des neuthomistischen Systems und
der pastoralen Uberarbeitung herausfand und in der Stille des Benediktinerinnen-
klosters an der ,,Rue Monsieur” in Paris wieder aufatmen konnte. Dazwischen
lagen vier beschwerliche Jahre des Studiums, sechs sehr arbeitsintensive Jahre als
Vikar in Genf (1919—-1925) und die schmerzliche Erfahrung der Zuriickweisung
durch den Bischof. Nach dem ihm auferlegten Doktoratsstudium in Rom (1925—
1927) fand er sich im Pariser Vorort Charenton als flinfter Vikar wieder, wo er
unter anderem damit beauftragt war, durch méglichst viele Hochzeiten und Be-
erdigungen geniigend Geld einzuwerben, um den Lohn der angestellten Priester
sicherzustellen. Als er nach sechs Monaten ausgelaugt und mit den Nerven
am Ende war, wurde ihm zu seinem grossen Gliick die Stelle als Spiritual der
Benediktinerinnen an der ,,Rue Monsieur® in Paris vermittelt.

,,Die rue Monsieur? Das war die Offenbarung der Stille!*!* In der Stille des
Klosters im sonst lauten Paris begann er wieder zu atmen, begann er wieder zu
leben. Ahnlich wie in Einsiedeln hiillte sich auch der Klosteralltag in Paris in
Stille und in Schweigen. Die Schwere seiner Sorgen hinsichtlich der schwierigen
Beziehung mit seinem Bischof legte sich in der Begegnung mit der Stille Gottes,
die er im Herzen von Paris wiederfand und von der die Benediktinerinnen Zeugnis
ablegten. Zundel sah mitunter darin einen Grund, warum so viele Menschen,
darunter viele Pariser Intellektuelle, in die Gottesdienste an der ,,Rue Monsieur*
pilgerten. Denn wihrend das Klostergebdude und die Kapelle im Vergleich zu
den vielen anderen Kirchen in Paris an sich eher unscheinbar und nicht unbedingt
einladend waren, zeichnete sich Zundel zufolge die Atmosphire an der ,,Rue
Monsieur unter anderem dadurch aus, dass die Stille effektiv gelebt und nicht
bloss auferlegt wurde.'

Die beiden Beispiele zeigen, wie wegweisend die Erfahrungen der Stille sowie
das Leben in und aus ihr fiir Zundel waren. Sein ganzes Leben lang blieb die Stille

fiir ihn das Lebenselixier schlechthin. Wahrend der Jahre im Exil (1925-1946),

transformatio;



88;

14 Zundel, Monsieur 275.

15 Vgl. Zundel, Monsieur 275.

16 Vgl. JE 23.

17 Vgl. z.B. HJ 126; JE 35.

18 Johannes vom Kreuz, Gesang 12.

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

in denen er keine pfarreiliche Anstellung hatte, konnte er die Stille gut in seinen
Alltag integrieren. Wie notwendig dies war, zeigte sich in den Jahren in Genf
(1919-1925) und in Lausanne (1946—-1975): Der eigentlich sehr ruhige und be-
dachte Zundel konnte sehr aufbrausend sein, was nicht zuletzt ein Indiz dafiir
war, dass es ihn an stillen Momenten mangelte. Hinzu kam, dass er in Genf und
Lausanne aufgrund der vielen Arbeit oft nur wenige Stunden schlief.

Die Stille hatte fiir Zundel allerdings nicht nur eine existentielle Bedeutung,
sondern er betonte auch ihre spirituelle und theologische Relevanz fiir den einzel-
nen Menschen und fiir den christlichen Glauben.

Zundels Denken zeichnet sich durch eine einzigartige Verbindung von theologisch-
spiritueller Weitsicht, spiritueller Tiefe und poetischer Mystik aus. Dadurch er-
offnet er neue Zugidnge und Perspektiven auf dringende Fragen. Dies &dussert
sich unter anderem in der Art und Weise, wie er Gott bzw. das Gottliche denkt.
Zundels Leidenschaft und Faszination fiir Gott rithren nicht von den Antworten
des Katechismus oder von der neuscholastischen Philosophie des Neuthomismus
her. Vielmehr waren es in seiner Kindheit und Jugend beispielsweise die Hingabe
und Fiirsorge seiner protestantischen Grossmutter fiir die &rmeren Menschen, die
fiir ihn ein Zeugnis des Wirken Gottes waren, oder der (ebenfalls protestantische)
Nachbarsjunge, der ihm aus der Bergpredigt vorlas und ihn mit seiner eindring-
lichen Stimme zutiefst bewegte.

Fiir Zundel ist Gott kein System aus Lehrsdtzen, sondern eine Begegnung. An-
gesichts dessen spiele es keine Rolle, welchen Namen man Gott gebe, ob ,.die
Wahrheit* oder ,,die Schonheit”, ob ,,das Unaussprechliche®, das ,,.X* oder
,das Omega“; entscheidend sei vielmehr, dass man Gott als Wirklichkeit oder
als Gegenwart begegne, die den Menschen von sich selbst, von Egoismus und
Narzissmus befreie und ihm so ermogliche, fiir andere ein Raum zu sein, in dem
sie sich angenommen fiihlen.'® Zundel selbst sprach oder schrieb oft in Metaphern
oder Sprachbildern tliber Gott.

Auf eines seiner bevorzugten Sprachbilder soll nun im Folgenden niher ein-

gegangen werden: ,die lautlose Musik*

(la musique silencieuse). Dabei handelt

es sich nicht um eine Wortschopfung
von Zundel selbst, sondern um eine Formulierung des spanischen unbeschuhten
Karmeliten und Mystikers Johannes vom Kreuz (1542-1591), auf den er in
diesem Zusammenhang oft verweist.!” Das spanische Original lautet ,,la musica
callada* und findet sich (je nach Fassung) in der 14. bzw. 15. Strophe des Poems
»Geistlicher Gesang* von Johannes vom Kreuz.'® Die Formulierung reiht sich
in einen Art Hymnus ein, in dem der Mystiker die Grosse Gottes in unterschied-
lichen Sprachbildern besingt. So sei Gott wie ,,Strome, die da rauschen®, er gleiche
,der Nacht voll stiller Ruh“ oder eben der ,,musica callada®, der ,,Musik, die

transformatio; 2025—Heft 2



89;

19 Johannes vom Kreuz, Gesang 116, 127, 129
und 130. Ubersetzungen: P. Aloysius ab Immac.
Conceptione.

20 Vgl. Johannes vom Kreuz, Gesang 129-130.

21 Zundel, Dieu 394.
22 EI 131.
23 Vgl. EP 196-198.

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

kein Gerdusch verbreitet, oder der ,,lautlosen Musik“". In den dem Gedicht an-
gehingten Erklarungen geht Johannes vom Kreuz néher auf diese Formulierung
ein.?’ Thm zufolge erhebt jedes Geschopf — aufgrund seiner Beziehung zu Gott —
seine Stimme, um zu verkiinden, inwieweit Gott in ihm gegenwirtig sei. Alle diese
Stimmen wiirden nun eine Harmonie der erhabensten Musik ergeben. Und weil
diese Musik jede irdische Musik iibertreffe und die Erkenntnis Gottes eine ruhige
und stille sei, handle es sich um eine ,,Musik, die kein Gerdusch verbreitet®. Gott
sel nun insofern selbst die ,,lautlose Musik®, da der Mensch in Gott die Harmonie
dieser alle Stimmen umfassenden Musik erkennen und von ihr kosten kénne.

Zundel geht nie ndher auf die Erklarungen von Johannes vom Kreuz zu ,,la musica
callada ein. Er verwendet lediglich die Formulierung la musique silencieuse,
interpretiert sie auf seine Art und Weise und nutzt sie, um damit seinerseits Gottes
Grdsse zu preisen. In einem 1963 erschienenen Artikel klingt das dann zum Bei-
spiel so:

,,Gott ist lautlose Musik. Er ist nicht
dort, wo Larm ist. Und darum: Sobald
wir Larm machen, trennen wir uns von
ithm. Dann konnen wir ihn nur noch
durch Formeln und Worte erreichen,
die alle von unseren Begrenzungen
durchdrungen sind und ihn so zu einem
Gotzen machen. Um ihm zu begegnen, miissen wir ihm zuhdren, wir miissen
aus unserem ganzen Sein ein kniendes Schweigen machen. Dann erklingt seine
Stimme wie die Stimme der lautlosen Musik.“*!

Diese Passage bringt sehr schon zum Ausdruck, wie Zundel Stille und Gott mit-
einander in Beziehung setzt. Er verortet Gottes Wirklichkeit und Gegenwart in
der Stille. An dieser Stelle ist mit Stille jene Lebenshaltung gemeint, von der
bereits oben die Rede war. Es ist eine Askese des Schweigens, die dem Larm
keinen Raum bietet, der vom Menschen selbst ausgeht: dem Unnétigen, dem
Geschwiitz, den leeren Formeln und Worten, mit denen die gottliche Wirklich-
keit funktionalisiert und systematisiert wird. Im Schweigen 6ffnet sich ein Raum
und es offenbart sich ein Sein, in dem die lautlose Musik erklingt. So nehme der
Mensch gerade in der Stille seiner selbst (silence de soi) — wenn er alle Gerdusche
zum Schweigen bringe — jene lautlose Musik wahr, die der lebendige Gott ist.
Darum mahnte Zundel die Glaubigen:

,»Wahre Glaubige machen wenig Larm. Da sie ihrem Glauben gegeniiber einen
grenzenlosen Anstand verspiiren, zichen sie das Schweigen dem Reden vor,
sofern nicht die Wahrheit oder die Liebe sie zum Sprechen verpflichten.*

Zundel suchte die Stille, vermied moglichst jeden unnétigen Larm und {ibte sich
im Schweigen, um sich selbst und der lautlosen Musik zu lauschen. Er war tiber-
zeugt, dass sich im Sein der Stille eine Quelle finden lésst, die die Horizonte
des Menschen erweitert und erneuert.”®> Diese Quelle musste jedoch nicht

transformatio;



90;

24 AL 305.
25 NDS 70.

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

zwingend die lautlose Musik sein, also Gott, sondern das, was den betreffenden
Menschen in der Stille bewegt, beriihrt und ergreift. Vor diesem Hintergrund
verband Zundel mit Stille auch eine Form der ,,Ergriffenheit” (émerveillement),
die sich bei den Menschen in ganz unterschiedlichen Tonlagen, Aktivititen, Be-
ziehungen, Landschaften etc. dussert. Wéahrend Alpinist:innen von jedem Berg-
gipfel, Wander:innen von einer atemberaubenden Aussicht oder Chemiker:innen
angesichts einer wissenschaftlichen Entdeckung immer wieder von Neuem er-
griffen werden, finden Musiker:innen beim Musizieren oder Kiinstler:innen in
ihrem Atelier beim Zeichnen ihre ganz personliche Stille und Quelle. Deshalb sei
es wichtig, dass jeder Mensch seine Leidenschaften, seine Interessen und seine
Bediirfnisse gut kenne, um der Ergriffenheit sowie der Stille und damit einher-
gehend der Quelle auf seine ganz eigene Art und Weise Raum bieten zu konnen.

Die Erfahrung der Ergriffenheit nimmt

im zundelschen Denken eine zentrale

Rolle ein. Fiir Zundel sind es gerade

diese Momente, in denen der Mensch

in eine Wirklichkeit ,,geworfen® ist,
die ihn durch und durch erfiillt und von sich selbst befreit. Interessant ist nun,
dass Zundel die Stille mit dem Echo oder der Resonanz, die die Ergriffenheit
im Menschen auslost, in Verbindung bringt. Und zwar derart, dass zum Beispiel
der Wert eines Kunstwerkes proportional zur Stille ist, die es erzeugt.?* Je er-
griffener, je stiller, je schweigsamer und je nachdenklicher ein Kunstwerk — oder
grundsitzlich ein Moment der Ergriffenheit — eine Person zurticklésst, desto eher
vermdge diese Person das Kunstwerk, die Schonheit der Landschaft, die wissen-
schaftliche Entdeckung, die Liebe einer Person etc. wirklich zu erfassen. Damit
gewinnt Stille bei Zundel eine erkenntnistheoretische Dimension: Sie ist die Be-
dingung der Moglichkeit, das Wirkliche, das Eigentliche, das Schone, das Wahre
zu erfahren. So gehe es vor einem Kunstwerk stehend also zunichst nicht darum,
beispielsweise iiber Kunsttechniken zu debattieren oder sich mit kunstgeschicht-
lichem Wissen zu profilieren, sondern in der Stille, im ,,Schweigen des eigenen
Ichs* (/e silence de soi-méme) das Kunstwerk bzw. den Moment der Ergriffenheit
fiir sich sprechen und es so zur unerschopflichen Quelle werden zu lassen.

Vor dem Hintergrund von Momenten der Stille bzw. des Schweigens, die die Er-
griffenheit in der Lage ist hervorzurufen, ist die Stille fiir Zundel schliesslich
ein Ort der Gotteserfahrung. Alles, was der Mensch von dem unergriindlichen
Mysterium der gottlichen Gegenwart erahnen, erleben oder erfahren kénne, habe
mitunter seinen Ursprung in der Stille oder im Schweigen. Deshalb trdumte er
von einer Hagia Sigé, von einer ,,Basilika der Stille“?. Er trdumte von einem Ort,
an dem vom Fundament bis zum Dach alles von der Prasenz der Stille durch-
drungen und geprigt ist. Er triumte von einem Ort, an dem Harmonie und Stille
ineinander {ibergehen, an dem sich der Mensch der Ergriffenheit hingeben kann
und an dem er der lautlosen Musik Raum gibt, sich selbst zu offenbaren.

transformatio; 2025—Heft 2



91;

26 Vgl. JE 42.

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

Die Stille besitzt im Denken Zundels einen zentralen anthropologischen und
spirituellen sowie auch einen erkenntnistheoretischen Wert. Fiir ihn ist sie kein
blosses Schweigen oder die blosse Abwesenheit von Klang, sie ist nicht einfach
ein Zustand, sondern die Mdglichkeit schlechthin, Schonheit, Wahrheit, Liebe
oder Gott zu erfahren. Zundel war davon iiberzeugt, dass ein von Stille geprégtes
Leben zur Vollendung des Universums beitragt.?

Wenn auch eine ,,Basilika der Stille* vielleicht nie erbaut wird, so hat doch jeder
Mensch die Mdglichkeit, seine personliche ,,Basilika der Stille” zu finden und zu
erschaffen.

De Boissiére, Bernard, Avant-propos, in: Maurice Zundel. Nouvelle édition
revue et augmentée, Paris 2009, 13-27.

De Boissiére, Bernard / Chauvelot, France-Marie, Maurice Zundel. Nouvelle
¢dition revue et augmentée, Paris 2009.

Donz¢, Marc, La pensée théologique de Maurice Zundel. Pauvreté et libération,
Geneve / Paris, 1981.

Johannes vom Kreuz, Geistlicher Gesang. Nach den neuesten kritischen
Ausgaben aus dem Spanischen iibersetzt von P. Aloysius ab Immac.
Conceptione aus dem Orden der unbeschuhten Karmeliten (Samtliche
Werke, Band 4), Miinchen / Rom 1925.

Zundel, Maurice: Allusions. In: Vérité et personne. Ecrits et documents sur la
vérité et la connaissance, rassemblés, présentés et édités par Marc Donzé
(Euvres complétes, tome V), Paris 2022. [Zitiert als: AL]

Zundel, Maurice, Croyez-vous en I’homme ?, in: L’homme & bras ouverts. Ecrits
et documents de 1947 a 1959, rassemblés, présentés et édités par Marc
Donzé ((Euvres complétes, tome VI), Paris 2023, 139-229. [Zitiert als:
CVH]

Zundel, Maurice, Emerveillement et pauvreté. Retraite a des oblates bénédic-
tines, Saint-Maurice *2009. [Zitiert als: EP]

Zundel, Maurice, Hymne a la joie, in: Vers la joie d’exister. Ecrits et documents
de 1964 a 1969, rassemblés, présentés et édités par Marc Donzé ((Euvres

compleétes, tome VIII), Paris 2024, 33—130. [Zitiert als: HJ]

Zundel, Maurice, Je est un autre, Montréal 1997. [Zitiert als: JE]

transformatio;



92;

Claude Bachmann—Die Basilika der Stille

Zundel, Maurice, La clé du Royaume, in: A la découverte de Dieu. Ecrits ca-
téchétiques et philosophiques, rassemblés, présentés et édités par Marc
Donzé ((Euvres compléetes, tome I1I), Paris 2020, 504—-509.

Zundel, Maurice, La pauvreté de Dieu, in: Dieu qui rend libre. Ecrits et docu-
ments de 1960 a 1963, rassemblés, présentés et édités par Marc Donze
(Euvres complétes, tome VII), Paris 2024, 391-395.

Zundel, Maurice, La rue Monsieur, in: L’homme a bras ouverts. Ecrits et do-
cuments de 1947 a 1959, rassemblés présentés et édités par Marc Donzé
(Euvres complétes, tome V1), Paris 2023, 275-276.

Zundel, Maurice, L’Evangile intérieur, in: Harmoniques. Ecrits de décembre
1935 a 1939, rassemblés, présentés et édités par Marc Donzé ((Euvres
complétes, tome 2), Paris 2019, 115-197. [Zitiert als: EI]

Zundel, Maurice, Notre-Dame de la Sagesse, in: Harmoniques. Ecrits de dé-

cembre 1935 a 1939, rassemblés, présentés et édités par Marc Donzé
(Euvres complétes, tome 2), Paris 2019, 35-107. [Zitiert als: NDS]

transformatio; 2025—Heft 2



»Die Schreie um Erlosung, die in einer Kirche nachhallen.

Stille. Voller Schreie. Schrei in der Stille geborgen.*

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.



94; Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

.diese unerklarliche
stille** (Jon Fosse)

Zur spirituellen Bedeutung von Stille

Larm und Stille sind immer wiederkehrende Ge-
gebenheiten 1m Alltag. Das eine kann ablenken und
zerstreuen, jedoch auch krankmachen; das andere
kann unruhig machen, jedoch auch an den Kern des
Lebens und Glaubens heranfiihren. Kiinstler wissen
darum in ithrem Umgang mit dem Wort, dem Ton, der
Farbe. Genau wie die Heilige Schrift. In ihr 1st Eljja
ein Prototyp, der mit beidem zu kdmpfen hat, mit
Larm und Stille.

Paul Deselaers

Dr. theol., Pfarrer em., Spiritual in Miinster

transformatio; 2025—Heft 2



95;

1 aus: Aphorismen.

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

Der deutsche Virologe und Nobelpreistriager Robert Koch (1843—-1910) soll in
seinem letzten Lebensjahr in einem vielzitierten Wort vorausgesagt haben: ,,Eines
Tages wird der Mensch den Lérm ebenso unerbittlich bekdmpfen miissen wie
die Cholera und die Pest.“! In der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts war es so
weit. Es wurde politisch ausdriicklich um Larmbegrenzung gerungen: Muss die
Gesundheit der Menschen geschiitzt werden, die in ohrenbetdubendem Larm zu
arbeiten haben, oder ist der Erhalt der Arbeitsplétze wichtiger und vorrangig — un-
geachtet der eindeutigen und lebenslangen Gesundheitsschéden fiir die Arbeiter?
Der Larmschutz im beruflichen Bereich wurde ldngst gesetzlich geregelt und stark
verbessert. Doch aullerhalb davon ist die Entwicklung rasant: Die Welt ist im
Empfinden sehr vieler Menschen zu laut; Larm ist ein Dauerbegleiter geworden.
Renovierungsarbeiten an dlteren Hausern und Neubauten, Stralenarbeiten fiir
die Erneuerung von Rohren, Verlegung von Glasfaserkabeln und anderer Infra-
struktur ziehen sich oft iiber Monate hin und stéren die Ruhe, bei aller Einsicht
in die Notwendigkeit. Tosender Verkehrsldrm in den Stédten, nicht nur zu den
vertrauten Stof3zeiten, ldsst die Verstdndigung von Fullgdngern fast verstummen.
Autos, aus denen laute Musik wummert und sich ungebremst in die Umgebung
ausbreitet, fahren bei Tag und bei Nacht. Ebenso konnen Schienen- und Flugver-
kehr durch ihren Larm Menschen beldstigen und den Schlaf nachhaltig storen.
Fiir viele scheint mittlerweile der Knopf im Ohr unverzichtbar, Rundumservice
an Horbarem aus dem Smartphone. Zwar ist die ,,Nachtruhe* als fester Rechts-
begriff beim deutschen Schallimmissionsschutz geregelt, doch gibt es zusehends
mehr eine nervenzerriittende Larmvermiillung des dffentlichen Raumes, auch in
der Zeit von 22 — 6 Uhr. Nicht selten dringt in hellhorigen Mehrfamilienhdusern
laute Musik oder néchtliches Fernsehen aus den Wohnungen, fiir alle anderen im
Haus horbar. Telefonieren ist iiberall und zu jeder Zeit moglich — in einer Laut-
stirke, die einem ,,Fern-Sprecher alle Ehre macht, tags und nachts, drinnen und
drauBlen. Larm ist ein Stressfaktor erster Kategorie. Er bedroht die 6ffentliche
Gesundheit und reduziert die Lebensqualitdt. Darauf macht der jahrliche ,,Tag
gegen Larm* (27. April) unmissverstandlich aufmerksam. Wenngleich das Larm-
empfinden sehr unterschiedlich ausgeprigt sein kann, sicher auch eine gewisse
Gewohnung eintritt, machen doch die gesundheitlichen Folgen nachdenklich. Ge-
horschiaden, Konzentrationsprobleme, Schlafstorungen und Dauerstress machen
krank und kénnen auch mitmenschliche Kontakte stéren und Beziechungen be-
lasten. Larm ist Aufruhr.

Wie alles im Leben hat etwa die Musik zwei Seiten. In ungebremster Laut-
stirke kann sie nerven und krank machen. Sie kann jedoch auch befliigeln, in-
spirieren, das Wohlbefinden steigern, Freude erzeugen und damit die besten
menschlichen Féhigkeiten fordern. In diesem ambivalenten Kontext ist die Stille
bedroht, die nach den Zeugnissen der Menschheitsgeschichte und nach vielen
Erfahrungen sensibler Menschen zum lebendigen und guten Leben dazugehort.
Wenn es so viel Sorge um den Anstieg des Larmpegels gibt, wenn Menschen

transformatio;



96;

2 Vgl. zu genaueren Informationen: https://www.

kh-freiburg.de/de/hochschule/news/2025/10-08-
freiburger-stille-studien (Zugriff: 10.11.2025).

3 Amichai, Faust, 105.

4 Berest, Postkarte, 188.

5 RUMI, Mit Fligeln, 31.

6 Cioran, Tranen, 18.

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

durch den Larm sich selbst nicht mehr richtig fiihlen, stellt sich die Frage: Was
muss der Larm vielleicht zudecken? Und wovor flichen Menschen, wenn sie
sich pausenlos berieseln lassen und in der Folge moglicherweise krank werden?
Und wohin mdchten sie kommen, wenn sie die beschworene Stille suchen? Den
Larm konnen wir Menschen machen, das Gegenteil, die Stille hingegen, nicht.
Sie wird gefunden oder sie findet mich. Wer keine Aussicht auf Stille und Ruhe
hat, stumpft entweder ganz ab oder ist irgendwann auch nicht mehr fahig zu einer
sinnvollen Aktion. Die ,,Freiburger Stille-Studien, die 2015 von Psychologen
der Katholischen Hochschule Freiburg initiiert wurden, zeigen im Rahmen ver-
schiedener therapeutischer Settings das unerhorte Potential von nur wenigen
Minuten bewusster Stille, und wie erstaunlich diese sich auf die Selbstwahr-
nehmung und psychische Gesundheit auswirkt.?

Es gibt den Traum von verborgenen Orten der Stille, die aufleben lassen. Un-
erwartet kann die Stille entstehen, kann sie gefunden werden, ist sie da — in
menschlich wichtigen, ja liberwéltigenden Situationen. Da kann sich das Herz
Offnen, empfanglich werden fiir etwas, das ich bislang nicht im Blick hatte, das
von aullerhalb meiner selbst kommt, das mich anleitet, den Blick vom Himmel
nicht abzuwenden, ihn vielmehr zu heben. Die Stille kann mich auch an meine
Grenzen fithren, weh tun, Wunden freilegen. Jehuda Amichai sagt: ,,.Seevogel
schreien, wenn sie Land sehen / Menschen schreien, wenn sie Stille sehen.* — flir
ihn ein untriigliches Zeichen, dass im Widerstand gegen das Gegebene und Ge-
wohnliche sich die Spur zum Géttlichen findet. Anne Berest hat in ihrem Roman
,,Die Postkarte* eine ergreifende Erinnerungsliteratur geschaffen, die auf wahren
Begebenheiten beruht. Aufgrund einer nach 61 Jahren im Briefkasten ihrer Mutter
gefundenen Postkarte ldsst das Buch die Geschichte einer ganzen Familie wieder-
aufleben, die in der Nazizeit in Frankreich verhaftet und umgebracht wurde, bis
auf eine versteckte junge Frau, die so dem Grauen entronnen ist und doch nie ein
gliickliches Leben fiihren konnte. Die Tochter und die Enkelin der Uberlebenden
erforschen die Familiengeschichte. Als sie auf einen wichtigen Dokumentenein-
trag iiber die irrtiimliche Verhaftung ihrer Vorfahren stoBBen, heif3t es: ,,Aber es
gibt Dinge, die kann man sich nicht vorstellen. Und dann kann man nur dem
Echo der Stille lauschen.”* Der Dichter Rumi aus dem 13. Jh. wird in seinem
bewegten Leben in einen Raum der Stille gefiihrt, in dem er zu sich kommt und
entdeckt, was in ihn gelegt ist, wozu er gewollt ist und wohin die ungeahnte
Lebensreise geht. Der Weg in die Stille ist fiir ihn ein Weg nach innen. Auf diesem
Weg ,,ist Rumi ein anderer geworden. Und er fragt sich selbst: Wer bist Du?s
Der ruménische Philosoph, Essayist und Kulturkritiker Emil M. Cioran (1911—
1995) hat in seinem frithen Werk ,,Von Trinen und von Heiligen™ die mensch-
liche Existenz geradezu seziert. Im Blick auf die Stille schreibt er: ,,Ich habe
mich an die Scheinwelt geklammert, als ich verstand, dass es Absolutes nur in
der Entsagung gibt.“® Seine von Tridnen begleitete Suche nach dem Absoluten
ist fiir ihn selbst und sein Lesepublikum ein einziges Abenteuer, immer auch mit
Ausweichen und Flucht verbunden. Die Lyrikerin Susann Pineau (geb. 1967)

transformatio; 2025—Heft 2


https://www.kh-freiburg.de/de/hochschule/news/2025/10-08-freiburger-stille-studien
https://www.kh-freiburg.de/de/hochschule/news/2025/10-08-freiburger-stille-studien
https://www.kh-freiburg.de/de/hochschule/news/2025/10-08-freiburger-stille-studien

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

erkundet den Weg in die Stille und verdichtet ihn so: ,,das Gleich-
gewicht der Stille /// verletzlich ist / das gleichgewicht der stille //
ertasten musst du es / wie der vorwértsgleitende fuss des equilibristen
/ das drahtseil // dein herz / das sich gleich einer singenden lerche / in
den himmel schwingen mochte, / weill um den / kostbaren Moment //
und schweigt“.” Hier wird das ,,Machen* der Stille ausgeschlossen, es
gilt der ,,kostbare Moment®, der "kairos’, dem ich mich dann aussetze.
Dafiir gilt in unzédhligen Versuchen: ,,Ich muB3 mein Herz {iben!*, wie
die Dichterin Angela Krauf3 nicht miide wird, zu betonen, um das Still-
schweigende, das sich tliber die Welt legt, vorsichtig zu 6ffnen, damit
zum Vorschein kommt, was sich in der Stille verbirgt.® Im Riickgriff
auf die griechische Mythologie hat Christa Wolf ihre ,,Kassandra“ ge-
schrieben. In der Perspektive der Ich-Erzéhlerin ist Kassandra in Troia
zum Objekt und auch Beutestiick gemacht, doch begibt sie sich in
einen schmerzlichen Prozess der Selbstaufklédrung und der Loslosung
aus den scheinbar unverriickbaren Strukturen hin zur Autonomie, die
fiir sie — sehend — im Tod enden wird. In dem komplexen inneren
Monolog gibt es immer neue Momente zum Innehalten: ,,Da entstand
ein Schweigen, in das meine Stimme pafite; nun hatte sie genau den
Raum gefunden, der fiir sie vorgesehen war.*”

Das Schweigen als Ausdruck der Stille, die Stille selbst als ein Raum,
in dem sie sich ihrer bewusst und gewiss wird. Zu diesem Wort hat
Antje Wichtrey, die in ihren Arbeiten vielfach Wort und Bild verbindet,
einen Holzschnitt geschaffen (1996), auf dem eine Person im Meer

dieser zitierten Worte in einem Kahn steht und mit den Stoen eines
senkrecht gehaltenen Ruders sich auf das Ufer (der Stille?) zubewegt. '
Bild 1: Antje Wichtrey — Da ent- Ein anderes Bild von ihr heif3t: ,,Eine sprechende Stille” (2011). Zwei Menschen
stand ein Schweigen sitzen nebeneinander auf der scharfen Grenze zwischen zwei verschieden-
farbigen Flichen, — Wo? Wann? Warum? Wozu? — jede:r Betrachter:in wird sich
einer anderen Frage aussetzen. Die bewunderte und doch als AuBenseiterin in
der Nachkriegsliteratur
geltende  Osterreichische
Schriftstellerin Ilse Bild 2: Antje Wichtrey | Eine sprechende Stille
Aichinger (1921-2016), die
viele Leidenswege durch-
schritten hat, wollte in ihrem
Schreiben Genauigkeit er-
reichen, nicht Fantasie ent-
werfen. Diese Genauigkeit
findet sie unter den Details

7 Pineau, Gleichgewicht, 30f. des verschiitteten All-
8 KraulRR, Herz, 25.26.

9 Wolf, Kassandra, 140.
10 Frau Antje Wichtrey, Granada, danke ich unter der Bedrohung und
herzlich fur die Erlaubnis, diese beiden Bilder Rebellion. Sie schreibt ein-
hier zu veroffentlichen, Herrn Hans-Georg

Hunold (Galerie Hunold, Greven), fiir die beiden
Bilddateien. ein schones Wort; als lief3e

tags, unter der Ohnmacht,

mal: ,,Betrachtung, das ist




98;

11 Aichinger, Kleist, 44.
12 Thomas, Schlingen, 43.

13 Thomas, Schlingen, 49 u. ders.,

Steinzwitschern, 61.

14 Kolbe, Imago, 91.

15 Husch, Schwere, 51.
16 Fosse, stille, 87.

17 Fosse, Leuchten, 38.

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

man Stille zwischen sich und den Gegenstand fallen und der Hollenlarm, der
stumme Larm, der fiir gewohnlich in diesem Raum ist, vergeht.“!" Der walisische
Priesterdichter Ronald Stuart Thomas (1913-2000) schreibt: ,,Das Telefon ist die
Frucht/ vom Baum der Erkenntnis/ von Gut und Bose./ Wir konnen jeden damit
anrufen auBler Gott./ Das zu tun, heifit zu verkiinden,/ dass er weit weg ist.“!?
Seine kompromisslosen Gedichte drehen sich um Fragen nach Gott wie auch
nach dem Sterben je in Verbindung mit der Stille. Es ist eine sprode Stille, aus der
mitunter sich Anklage erhebt oder eine sehnsuchtsvolle Liebeserklarung. Gegen-
spieler Gottes und damit des menschlichen Lebens ist fiir ihn die Maschine als
Synonym fiir die Moderne, die die Stille totet oder nur eine falsche Stille hervor-
bringt. Einmal heif}t es: ,,Aber das Schweigen im Kopf/ ist, wenn wir am besten
leben, in/ Horweite des Schweigens,/ das wir Gott nennen. Das ist des Psalmen-/
dichters Tiefe, die Tiefe an-/ ruft, der bodenlose Ozean/ auf dem wir die Armada
unserer Gedanken/ vom Stapel lassen, die nie ankommen wird //. Eine Gegenwart
also, / deren Rander unsere Rénder sind;/ die uns {iber unsere eigenen/ Abgriinde
hinweg ruft. Was tun/ au8er ein wenig néher zu riicken / an solche Allgegenwart
durch Stillhalten?*“!3 Gegen jedes leicht-fertige Sprechen dichtet Uwe Kolbe: ,,Die
Stille/// niemals pausiert sie sonst, zerprasselt/ von Resten schweren Regens aus
der Nacht/ ... Du musst nur weitergehen und sie finden,/ die Diinentiler, Kuhlen,
die versteckt/ ablandig liegen, wie wirklich fern der Welt,/ magst hier in Stille
sogar niederknien.// Geniigt das einem, sei es unbenommen./ Du aber reckst dich,
machst dich auf/ erneut ... und schaust aufs Meer, das windstille, hinaus:/ Hoch-
aufgebaute Diinung, Brecher tosen,/ nie war die Stille so erhaben und so laut*!'“.
Noch einmal anders hat Hanns Dieter Hiisch, der als Liedermacher genial das
Schwere leicht sagen konnte und aus einer Tiefe schopfte, formuliert: ,,Die Stille
ists, die tiberlebt.“ Und: ,,Es ist die Stille, die zur Kunst entfacht*“!>. Gedichte sind
am chesten horbar. Der Klang ihrer Stille umspielt die einzelnen Verse.

Viele Aspekte der Stille und ihrer Bedrohung offenbaren sich in den Erfahrungen
der Menschen. Manchmal ist die Stille wie ein Boden, auf dem stehend jemand
klarer sich sammeln und sprechen kann. Manchmal ist sie wie ein Raum, in dem
es auf die Stille zu horen gilt und wer durch sie spricht. Was ist es mit der Stille
und welche Wege fiihren zu ihr hin, mitten in der Gerduschkulisse? Jon Fosse
(geb. 1959) nennt sie ,,diese unerklérliche stille®, und er verbindet sie mit etwas,
das ihr vorgegeben ist: ,,diese/ unerklarliche/ wiarme*!®. An anderer Stelle erzéhlt
er von einer ,,schwache(n) Stimme, trotzdem war es, als hitte diese Stimme eine
Art warme und tiefe Fiille, ja beinahe, ja als ob etwas, das man Liebe nennen
konnte, in der Stimme war*“!". Stille ist fiir Jon Fosse etwas Lebensnotwendiges,
weil ,,diese unerkldrliche stille” etwas aufbewahrt, bei dem die Sprache immer
zu kurz greift. ,,... so still kann es sein/ .../ wie eine gnade/ die wir ... atmen
konnen*“!®, Seine Dichtung ist im besten Sinne des Wortes subversiv, kehrt von
unten her um, weil sie den Blick auf das Nicht-Selbstverstandliche richtet, das tief
abgesunken zu sein scheint. So enttarnt er die Ideologie, dass der Mensch alles
erkldren und verandern kann. Daran hélt er sich selbst, denn ,,diese unerklarliche

transformatio; 2025—Heft 2



99;

18 Fosse, stille, 49 (im Folgenden beziehen sich
die Seitenzahlen auf diesen Band).

19 Knauf, 1 Kdnige 15-22, 176. Im Folgenden
zehre ich von diesem geistreichen und originellen
Kommentar.

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

stille* kann nicht vollends ausgesprochen werden: ,,so weil3t du dass es/ das un-
begreifliche gibt/ das alle begreifen/ denn das gesagte/ ist immer das gegenteil/
aber genau dann ist es da/ dann begreifen wir/ dann sind wir umgekehrt zugegen/
in der feinen regendunkelheit/ im schwarzen regenlicht* (21). Der Dichter selbst
weil}, wie unzuldnglich die Sprache ist. Indem er sich mit der Sprache zuriickhalt,
wird er jedoch genau: ,,Er mit den dummen wortern/ die nie sagen konnen/ was er
denkt und fiihlt/ Er ist es der hilfe braucht* (71). Und er bekennt: ,,Es ist zu still/
und zu lange her. Doch nach einem ,,Aber* weil3 er: ,,Ich bin nicht mehr, nur
noch in dir/ Und in einem blau/ wie in lauer und ruhiger warme ...“ (101). Wenn
er so das menschliche Dasein umkreist, liiftet sich plotzlich der Vorhang und gibt
den Blick in die Tiefe ein wenig frei: ,,diese unerklarliche stille/ die andere einst
bereit gemacht haben, diese/ unerklérliche/ wérme/ der niemand/ begegnen kann,
dieser unerkldrliche atem/ den wir alle gesehen haben/ im blick der andern/ und
dort, in ihrem hohen gras, hat einer/ sein gesicht/ wiedergefunden. Vielleicht geht
es/ darum/ ohne darum zu gehen/ Das ist was wir tun/ Das ist was wir immer
wieder erzdhlen sollen/ und was nie erzdhlt werden kann/ Das ist was wir sind
und tun* (87).

Nicht nur in der Literatur ist die Stille als "Thema” prasent. Wie von "dieser un-
erklarlichen stille” erzahlt werden kann und erzihlt wird, was sie bedeuten kann,
— dafiir ist die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments eine Fundgrube. In
der Erzdhlung von 1 Kén 19,1-14 etwa kommt ein Eiferer fiir Gott, Elija [ELI-JA
= Mein Gott ist JHWH] zum Gottesberg Horeb. Nach gewaltigem Larm gerit er
in eine ‘unerklérliche stille”. Sein Leben gerit in eine ungewdhnliche Krise.

Zum Horen und Verstehen braucht es den ganzen Elija-Zyklus mit Vor- und
Nachgeschichte (1 Kon 16,29 — 19,21). Vom Gegenspieler des Elija, dem Konig
Ahab, ldsst sich sagen, ,,dass er der schlechteste aller bisher behandelten und sehr
schlechten Konige Israels war*.!” Denn er fordert die Fremdgotterverehrung mit
dem Bau von Altdren, geht eine Mischehe mit Isebel, einer Frau aus dem heid-
nischen Sidon, ein und verehrt selbst den Baal (1 Kon 16,29-34). Sein Kontrahent
Elija hingegen spricht méichtig wie ein Gott und kiindigt eine alle betreffende
Diirre an. Er selbst flicht vor der daraus folgenden Hungersnot in die Wiiste. Dort
wird er zuerst von Raben erndhrt, dann von einer Witwe am Rand der Wiiste, in
Sarepta. Ihr zeigt er die Macht seines Gottes: Er verhilft ihr zu einer lebenslangen
Versorgung und bringt ihr totes Kind wieder zum Leben (1 Kon 17,1-24).

Ein Gotteswort nun bringt Elija zu Ahab, damit die Diirre durch den ersehnten
Regen endlich authort (1 Kon 18,1-40). Doch ihr Aufeinandertreffen wird aller-
erst von der Frage bestimmt, wer das ,,Verderben/die Gefiahrdung® iiberhaupt
verursacht hat. Kénigswort und Prophetenwort stehen sich unverséhnlich ent-
gegen, Machtpolitik eben. Wie soll es zu einer Losung kommen? Elija fordert ein
Kriftemessen: Welchen Gott gibt es wirklich? Dazu soll der Konig die Vollver-
sammlung [sraels und alle Baals- und Aschera-Propheten (insgesamt 850) auf dem

transformatio;



100;

20 Knauf, 1 Kdnige 15-22, 220.

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

Karmelberg versammeln. Von dem “hiipfenden” (unentschlossenen) Volk fordert
Elija das klare Bekenntnis, ob es den Gott der Tora oder den Gott Kanaans will.
Als das Volk nicht antwortet, greift Elija zu einer drastischen Demonstration. In
einer Art Versuchsanordnung mit zwei Stieren soll sich durch Feuer vom Himmel,
das die Opfergaben dann verzehrt, erweisen, welchen wahren Gott es tiberhaupt
gibt, den Gott Israels oder den Gott Kanaans. Uber den Tag hin bleibt das Rufen
und Schreien nach gottlichem Feuer bis zur Raserei bei den Baalspriestern ergeb-
nislos. Elija selbst hingegen braucht nur die kurze Zeitspanne zwischen Sonnen-
untergang und Abend, um sein Opfer mit aller Ausstattung herzurichten. Er sorgt
sogar dafiir, dass alles triefnass ist. Dann beteuert er, dass er alles durch Gottes
Wort (18,36) tut, er sei nur sein Vertrauter. Ziel ist, dass das Volk JHWH als den
HERRN erkennt und umkehrt. Unverziiglich kommt Feuer des HERRN (JHWH-
Feuer) und verzehrt alles. Elijas Plan geht auf: Diesen Gott gibt es also, Baal gibt
es nicht. Das Volk reagiert ergeben mit der doppelten Huldigung: <JHWH, er ist
,,Der Gott“>, Diese Antwort ist bemerkenswert. Dass JHWH ,unser Gott™ ist,
sagt das Volk nicht! Damit fehlt jedoch das Entscheidende, ndmlich dass Gott die
Welt geschaffen hat, dass er einzig ist, dass er sein Volk erwihlt hat, dass seine
Tora entsprechend der Schopfungsordnung dem Menschsein entspricht, dass ER
Israels Lebensgrundlage ist, — das alles sagt das Volk nicht. ,, ... vergisst Israel die
Tora, verliert auch Gott den Ort seiner Wohnung in der Welt“.? Elija spricht viel,
das Volk redet wenig, JHWH redet gar nicht. Wo ist der Ort eines jeden? Zwar
ergreift das Volk die Baalspropheten auf Eljas Befehl und fiihrt sie zu einem Fluss
herunter, doch er selbst ,,schlachtet” sie dort. (Das ist in der Heiligen Schrift nie
mit einer positiven Vorstellung verbunden.) Dann holt er nach der Diirre noch den
Regen herbei, der mit Sturm, Gewitter und Beben kommt. Die Frage in dieser sub-
tilen Erzdhlung stellt sich so: Ist es mit Machttaten getan? Fithren Sturm, Gewitter
und Beben zum Glauben an den einzigen Gott? Offenbar helfen sie gar nicht dazu,
wenngleich die Erzéhlung sie fraglos dem einen HERRN zuschreibt. Der Glaube
an ihn, das Bekenntnis zu ihm ist schon langst vor diesen aktuellen Ereignissen
in der Kurzformel gebiindelt: ,,Hore Israel! JHWH, unser Gott, JHWH ist einzig.
Darum sollst du JHWH, deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele
und mit ganzer Kraft“ (Dtn 6,4-5). Das geschenkte Gottesverhiltnis begriindet
das von Israel erwartete Verhalten. Israels Liebe kommt aus dem Hoéren! Und
Israel jetzt?

Isebel droht Elija in ihrem Zorn mit dem Tod. Deshalb flieht Elija aus dem Norden
Israels liber Beerscheba in die sich anschlieende Wiiste im Siiden (19,1-14).
Sie wird wieder sein Zufluchtsort (s. 17,2-7). Unter einem Ginsterstrauch legt er
sich nach der langen Wanderung nieder und eréffnet dem HERRN seinen Todes-
wunsch. Was ist es jetzt mit seinem Glauben an den zuvor demonstrierten macht-
vollen Gott? War das Tier-Experiment doch nur ein fauler Zauber? Das diskret
servierte ,,Himmelsbrot“, das ein Engel ihm zweimal zur Kréftigung gibt, nimmt
er wortlos hin. Wohl folgt er dem Auftrag, in der Kraft dieser Speise 40 Tage und
Néchte zu laufen, und er wird zum Gottesberg Horeb gefiihrt. Was erwartet ihn
dort?

transformatio; 2025—Heft 2



101;

21 Knauf, 1 Kénige 15-22, 322.

22 Knauf, 1 Konige 15-22, 274.323.

23 Steins, Gott, 11-13.12. Siehe auch den Artikel
,Der Gott des leisen Tons" in diesem Heft.

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

Die Ubernachtung in der Hohle (1 Kon 19,9ff), die dem Lesepublikum offenbar
vertraut ist (s. Ex 33,22), fithrt zu einer grundlegenden Befragung seiner Lebens-
richtung — durch Gott selbst. SEIN Wort an ihn ist ungeheuer knapp: ,,Was hast
du, dass du hier bist? Elija beteuert, mit groBem 'Eifer” fir JHWH, den Gott
der himmlischen Heere, “geeifert” zu haben. Damit macht er sich JHWHs ex-
klusive Identifizierung als ,.eifernd* zu eigen (s. Ex 34,14), der in seiner ein-
zigartigen Beziehung zu Israel von seinem Volk auch die exklusive Verehrung
fordert. Elija stellt sich als der einzig wahre Prophet vor Gott und klagt das Volk
an: Es hétte seine Tora verlassen, seine Altire eingerissen, seine Propheten mit
dem Schwert erschlagen. Er selbst dagegen sei als einziger wahrer Gottesver-
ehrer libriggeblieben, dem jetzt auch das Leben genommen werden solle (1 Kon
19,10). Unausgesprochen klingt mit: Wenn er nicht mehr da ist, gibt es die Be-
ziechung JHWH - Israel nicht mehr. Doch ldngst hat die Erzdhlung seine ver-
meintliche Uberlegenheit enttarnt, und seine Selbstiiberhebung bis hin zum il-
legalen ,,Schlachten* der Propheten.
In diesem Geflecht von Ratlosigkeit, Verblendung und verquerer Selbstdarstellung
des Elijja tut Gott den ganz gro3en Schritt auf ihn zu und ergreift das letztmog-
liche Mittel: Er will sich ihm zeigen, indem er “voriibergeht” (1 Koén 19,11-12).
Elija soll die Hohle verlassen: ,,Tritt auf den Berg vor JHWH!* und: ,,Dann wird
JHWH sogleich voriibergehen® (1 Kon 19,11). Sofort fiihrt die Erzdhlung weiter:
,Da*“, was bedeuten kann ‘in demselben Moment” folgen die vertrauten Begleit-
erscheinungen (vgl. Ps 18,8-16; 68,9-10; Micha 1,3-4; Hab 3,6-15), wenn Gott
sich zeigt: Der Sturm, der auch auf Elijas groBiten Erfolg verweist beim Regen-
wunder auf dem Karmel (s. 1 Kon 18,41-46.45); das Beben, das mit dem Ge-
witter und Sturzregen einhergeht (s. 1 Kon 18,45); das Feuer, das ihn iiber alle
anderen Propheten erhebt (s. 1 Kon 18,23.38). Fiir all diese Phdnomene heif3t
es jedoch: ,,JHWH ist nicht im Sturm/(Erd)beben/Feuer.” Auf diese Weise wird
,Elijas grotem Erfolg, dem Feuer- und Regenwunder auf dem Karmel (18,38.45)
nachtriglich die Gottlichkeit entzogen 2! Israel hat erkannt, das JHWH ,,Der
Gott“ ist (18,39), aber es hat nicht JHWH, seinen Gott, erkannt, denn er selbst
war nicht dort. Auch vor der Hohle wird dieses dreifache ,,Nicht Dasein‘ drama-
turgisch zugespitzt auf den Kern hin, ndmlich die ganze andere Weise Gottes,
nahe zu kommen und sich zu ,,zeigen* (1 Kon 19,12): Die "Einheitsilibersetzung’
wahlt dafiir ,,ein sanftes, leises Sduseln®, die 'Bibel
in gerechter Sprache” das ,,Gerdusch eines leisen
Wehens“, die ‘Lutheriibersetzung” ein ,stilles,
sanftes Wehen*. Martin Bubers Ubersetzung hat
sich tief eingeprégt mit der ,,Stimme eines verschwebenden Schweigens. Ernst
Axel Knauf entscheidet sich fiir ,,eine feine, leise Stimme* oder ein ,,Gerdusch
allerfeinsten Schweigens*??, Georg Steins bevorzugt ,,ein kaum horbarer Luft-
zug‘“®. In der unauflésbaren Paradoxie der hebrdischen Wendung von *Stimme’
und 'Stille” jedoch hore ich die ,,Stimme einer ganz besonders feinen Stille”. So
stehen auch der Himmel und das Firmament vor Gott, in einer ,,unerhorten Stille*
(Ps 19,4).

Und Elija? Wie reagiert er auf diese fiir ihn so andere Gotteserscheinung? Aus
kleinen Schritten (1 Kon 19,13-14) setzt sich zusammen, was dieses Ereignis fiir

transformatio;



102;

24 Knauf, 1 Kdnige 15-22, 326.
25 Steins, Gott, 13.

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

ihn auslost. Zunéchst: Er Aort ,,die Stimme einer ganz besonders feinen Stille®,
doch er verweilt nicht bei ihr. In der Annahme, “seinem” Gott als Gegeniiber zu
begegnen, verschleiert er sein Gesicht mit seinem Mantel, weil er nicht wagt, ihn
anzusehen. Erst jetzt tritt er aus der Hohle heraus und stellt sich in ihre Offnung.
Und genau da ,,ergeht an ihn eine Stimme*. Doch es ist ausdriicklich nicht Gottes
Stimme. ,, JHWH ist voriibergegangen ... Elija hat seine vorletzte Chance ver-
passt‘®. Die Stimme konfrontiert ihn zum zweiten Mal wortgleich wie in 19,9
mit einer Frage, seine letzte Chance: ,,Was willst du hier, Elija? (19,13). Und
Elija wiederholt seine Antwort aus (19,10.14). Er nimmt nicht wahr, was sich
verdandert hat, was Gott ihm anbietet, er bleibt bei seinen Vorstellungen, wie
Gott sich vernehmbar machen miisste. Die ,,Stimme einer ganz besonders feinen
Stille sagt ihm nichts. Spricht sie nicht die Sprache seiner Vorstelllungen? Und
so redet er an Gott vorbei und lisst Ihn an sich vorbeireden. Dieses Angebot der
Gottesbegegnung veriandert sein Denken nicht. Er tritt nicht fiir das Volk, das auf
Abwegen ist, ein, vielmehr ergeht er sich in Beschuldigungen. Anders als Mose
— von ihm hitte er lernen konnen. Braucht es ihn noch als Propheten? Diskret hat
die Erzdhlung eingeflochten, dass die Tora schon gegeben ist. Sie gilt es zu héren
und zu aktualisieren in dem, was geschieht. Die auf die ,,Stimme einer ganz be-
sonders feinen Stille* in der Tora und im Geschehen der Tage horen, die sind die
neuen Propheten.

In 1 Kon 19,15 beauftragt JHWH den Elija, den Weg zuriickzugehen, den er
nicht gehen wollte, und zwar nach Damaskus, in eine von Skandalen, Gewalt und
Kriegsverbrechen bestimmte Situation. Bald wird er herausgenommen aus der
Welt des religiosen Fanatismus. ,,lhm bleibt die Aufgabe, einen Nachfolger ein-
zusetzen, dann wird er von einem feurigen Himmelswagen “abgeholt”. So kann er
wiederkommen, um die Generationen zu verséhnen und sie zum wahren Gott zu
fithren ..., Ob ihm — und den Lesenden — je aufgeht, was ihm widerfahren ist
und wohin er hétte gefiihrt werden konnen? Etwas Neues hat ldngst begonnen auf
dem Horeb: Die Stimme einer ganz besonders feinen Stille!

Der Elija-Zyklus ldsst sich weit tiber die Erzdhlung hinaus als Wandlungsweg mit
offenem Ende lesen, auf dem unerwartet die ,,Stimme einer ganz besonders feinen
Stille* alle zuriickliegenden Momente anfragt, die dem Sturm/Beben/Feuer bei
Elija im eigenen Leben dhneln. Ob ich diese ,,Stimme* hore und beherzige, ob ich
mein Leben aus dem Gehorten erneuern lasse, pragt den weiteren Weg. Elija steht
als Figur da, die daran erinnert, auf dem ereignisreich-mithsamen Lebensweg die
Geduld zu bewahren, um das Entscheidende nicht zu verpassen, eben diese be-
sondere Stimme. In der Erzdhlung vom Sturm auf dem See (Mk 4,35-41) tritt nach
dem lebensgefahrlichen Wirbelsturm und Jesu machtvollem Wort ,,grof3e Stille*
ein (4,39). In sie hinein fragt Jesus seine Jiinger hiniiber auf einen neuen Weg:
,»,Warum habt ihr solche Angst? Immer noch habt ihr keinen Glauben!* (4,40).
Stille zeigt sich hier als Auftakt eines weiterfithrenden Lernwegs aus dem Horen.

transformatio; 2025—Heft 2



103;

26 Kagge, Stille, 20.

27 Hillesum, Chronistin, 658.

28 Fuchs, Liebesvorrat, 6.

29 Steindl-Rast, Erwachende Worte, 67.
30 SAID, Psalmen, 56.

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

Stille ist demnach kein Selbstzweck. ,,Ja, reden, genau das soll die Stille tun. Sie
soll reden, und du sollst mir ihr reden und das Potential nutzen, das darin liegt“*.
Wenn die Stille reden soll, und nach dem biblischen Zeugnis tut sie es, braucht es
das horende Schweigen. Héren bedeutet Zuhoren und Hinhdren, bedeutet auch,
warten auf etwas und erwarten. Das Horen soll aktiv werden, nicht ein passives
Uber-sich-ergehen-lassen sein, kreatives Horen kann gelernt werden. Wer kennt
nicht Unebenheiten und Vernebelungsversuche im Gespréach bis hin zum Weg-
horen. Erwartungsvolles Hinhdren jedoch verbindet zugesprochene Worte mit
Hoffnung. ,,Hineinhorchen* — dieses deutsche Wort war fiir Etty Hillesum, die
Niederldnderin jiidischer Herkunft, besonders wichtig. 1943 wurde sie, fast drei-
Bigjahrig, nach Auschwitz deportiert und dort ermordet. Inmitten der immer
brutaler werdenden Judenverfolgung schreibt sie in ihr Tagebuch: ,,Eigentlich ist
mein Leben ein einziges unablissiges <hineinhorchen>, in mich selbst, in andere,
in Gott. Und wenn ich sage: Ich <horch hinein>, dann ist es eigentlich Gott in mir,
der <hineinhorcht>. Das Wesentlichste und Tiefste in mir, das auf das Wesent-
lichste und Tiefste im anderen horcht. Von Gott zu Gott*“?’. In den bedngstigenden
Zeiten damals sind diese aus der Not geborenen Worte der ,,Glutkern biblischen
Gottesglaubens und der ihm entsprechenden Mystik“?. Sie zeigen zugleich eine
ebenso selbstverstindliche wie wiinschenswerte Alltagstreue. Der bekannte
spirituelle Lehrer David Steindl-Rast schreibt in einem meditativen Gebet: ,,Und
alles, was ich erlebe, will sich offnen fiir Weiteres, Neues. Es erweist sich als
Tor zu unverhofft mehr, zu dem es mich einlassen will, wenn ich wage, mich
darauf einzulassen. Eine Taube lasst sich nieder auf dem Ast der Fohre. Unter ihr
schwingt der Ast nieder und wieder zuriick; dann noch einmal, aber weniger weit,
und immer weniger, bis er zum Stillstand kommt. Mein Schauen wird zum Tor
in Deine Stille. Ich will vertrauen lernen, dass selbst, was mir als abweisendste
Wand erscheint, mein Tod, nur Vorwand ist fiir ein Tor zu Dir“?. Es ist wohl
die Stille, die die Wachsamkeit ermdglicht wie auch das "Hineinhorchen’. Bei
dem iranischen Dichter SAID heif3t es in einem seiner Psalmen: ,,herr / bewohne
meine stille / bis du und ich / die gebédrden der verstoenen entziffern ...,

Stille kann auch Angst machen. Stille wird jeden an die Grenzen seiner selbst
fihren. Sie verhindert, dass ich mich vor mir selbst verstecke. Wer diese Ent-
deckung, wer ich in Wahrheit bin, verweigert — wie Elija —, wird in seinem alten
Leben gefangen bleiben. Denn Gott kommt auf uns zu nicht auf der Hohe des
Erfolgs, sondern in der Armut, Gebrochenheit und Verletzlichkeit. Stille legt die
Lebenswunden offen. Das tut weh. Deshalb fordert die Stille mich heraus, dass
ich mich zu meiner Lebens-Wahrheit verhalte und mich fragen lasse, wie ich
leben kann bzw. soll. Dann kann es sein, dass ich meine Verletzlichkeit nicht
als Bedrohung sehe, vielmehr als grundsétzliche Offenheit und Ansprechbarkeit.
Wer das zulassen kann, wird erleben, dass ,,der christliche Glaube Erfahrung von
Zerbrechlichkeit (ist), Mittel, der Gast eines Anderen zu werden, der beunruhigt
und leben macht. Diese Erfahrung ist nicht neu. Mystiker und Spirituelle leben
und sagen sie seit Jahrhunderten®!. Das bedeutet auch, dass Stille nicht Lange-
Weile ist, langweilig, sondern wie das Atmen zum Leben gehort und neu auf-
brechen lisst, eine Unbeschwertheit schenken kann in der Gewissheit des Wahr-
und Angenommenseins. Denn Stille kann Lebloses in Leben verwandeln. Basis

transformatio;



104;

31 de Certeau, GlaubensSchwacheit, 249.
32 Dickerhof, Innehalten, bes. 32-89.

33 Kagge, Stille, 104.

34 Steiner, Raum.

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

dafiir ist gewiss auch das Schweigen als sanfte Kraft, eine Wortlosigkeit als
Loslassenkonnen.

Stille hat nicht nur mit Innehalten zu tun, sei es aktiv, sei es passiv, im eigenen
Uben oder auch im plotzlichen Auf-gehalten-Werden. Ausfithrungen zur Stille-
Meditation und praktische Hilfen zur Meditation sind zahlreich vorhanden. Sie
sind immer beeinflusst von der jeweiligen Grundeinstellung. Eine erfahrungs-
gesittigte Hilfe, die nicht die Miihe des Ubens verschweigt, gibt es von Bertram
Dickerhof*.

Menschen konnen im Strudel tdglichen Larms und Beschéftigtseins aufgehen.
Andere wollen aus dieser Welt der Unterhaltung und Daueraktivitét heraus und
retten sich in Isolation und Regression, mitunter in Weltverachtung. Wie kann es
darin Momente der Stille geben, die immer neu sowohl aus dem Getiimmel der
Eigenmichtigkeit und Uberlegenheitsfantasie wie auch aus dem Verkriechen in
eine Hohle herausfithren und zu einem belebten Leben im Gleichgewicht ver-
helfen? Wo gibt es also Momente der Ruhe im alltdglichen Getriebe? Einige
sollen genannt sein.

Immer wieder werden Musikdarbietungen, grofle Konzerte in Rezensionen nach-
betrachtet und besprochen. Sehr oft werden Momente der Stille herausgehoben,
auch dass nach dem letzten Takt mitunter noch eine angespannte Stille bleibt,
bevor der Beifall losbricht. Ein Orchester kann alle Noten beherrschen und exakt
spielen mit perfekter Apparatur. Doch wenn ein Spielraum nicht bleibt, eine
Pause zwischen den Noten, jene Nuance, von der jede Auffithrung fast unbewusst
bestimmt ist, dann verliert die Musik ihre Strahlkraft. Das ldsst sich leicht auf das
Leben iibertragen. Der Reiz der Stille will entdeckt sein. Der US-amerikanische
Avantgarde-Komponist und Klangkiinstler John Cage (1912-1992) machte die
Erfahrung, dass selbst in einem schalltoten Raum Gerdusche wahrnehmbar sind:
Tone durch den eigenen Herzschlag, den Blutkreislauf und auch das Nerven-
system. Daraus ist sein beriihmtes Werk 433 entstanden, das aus vier Minuten
und 33 Sekunden Stille besteht, wobei Gesten den Anfang und das Ende des
Klavierstiicks markieren, ohne einen einzigen gespielten Ton. ,,Bis heute liebt
das Publikum diese Stille. Oder besser gesagt: die Stille abziiglich der Gerédusche,
die das Publikum macht, wenn es versucht, still zu sein®*.

Fiir viele bietet die Natur einen Zugang zur Stille. Es konnen die erhabenen Berge
sein oder das unermessliche Meer. Es kann ein pldtschernder Brunnen sein oder
ein vertraumter Ort wie ein verborgener Garten. Da kann das ,,Gleichgewicht der
Stille” (S. Pineau) gefunden werden.

Das Lesen kann dahin fiihren, ,,Im Raum der Stille‘** zu verweilen, im Horchen
darauf, dass Linien einer Erzéhlung vielfach durchbrochen sein kénnen und so
Reflexionen zur Geschichte und zum menschlichen Leben anstof3en.

Auch die Liturgie bietet Anstdfe. Nach dem ‘Lesen der Messe” sind in der
kommunikativen Gestalt der Eucharistiefeier Pausen notig und auch eingefiigt
worden, etwa nach der Einfilhrung jeder Oration. Wenn sie nicht als ,,Kunst-
pausen‘ verstanden und ungeduldig abgeleistet werden, konnen sie zum Inne-

transformatio; 2025—Heft 2



105;

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

halten und Vertiefen fiihren. Auch die Psalmen bieten viele Anldsse zur Unter-
brechung. Gegen den ,,Hitzigen* und den, der planvoll Boses tut, setzt Ps 37,7
ein Gegengewicht: ,,Sei still vor dem Herrn und harre auf ihn!* Mit langem Atem
und Augenmaf soll der Mensch seine besten Krifte einsetzen, aus der Stille vor
dem Herrn. In Ps 62,2 wird gegen die scheinbar Halt gebenden Méchte im Leben
wie Reichtum und Macht jene ,,Stillung* und ,,Beruhigung® gesetzt, die aus der
Stille zu Gott hin erwéchst. Ps 65, 2 setzt ein mit: ,,Dir ist Schweigen Lob, Gott
auf dem Zion.* Dieses Schweigen ist wie eine vertrauensvolle Erwartungshaltung
auf Gott in seiner unentwegten Giite. Im zweitkiirzesten Psalm 131 (nach Ps 117)
geht es nicht um eine friedliche Idylle, sondern um einen dramatischen Gegen-
satz zur menschlichen Hybris/Uberheblichkeit, die in der Erfahrung des Beters
alle bewussten Lebensvollziige (aus Herz, Augen, machtvollem Handeln) durch-
dringt. Er hat daran gearbeitet, seine suchende und irritierte Seele zur Stille zu
fithren (V 2). Das ist in einem dynamischen Ringen mit Gott geschehen. So ist
er jetzt wie ein Saugling im Arm seiner Mutter. In diesem Bild ist ein "Gestillt'—
und Angenommensein des Beters durch Gott selbst umschrieben. Doch auch hier
ist deutlich: Stille, 'Gestillt-Sein” kann man nicht machen, es erwéachst aus viel-
fachen, wachen Auseinandersetzungen, — mit sich selbst, mit anderen, mit Gott.

Aichinger, Ilse, Kleist, Moss, Fasane, Frankfurt 1987.

Amichai, Jehuda, Auch eine Faust war einmal eine offene Hand, Miinchen 1994.
Aphorismen, Sentenzen und anderes — nicht nur fiir Mediziner, Leipzig >1988.
Berest, Anne, Die Postkarte. Roman, Berlin/Miinchen '°2024.

Cioran, E. M., Von Trénen und von Heiligen (BS 979), Berlin 2018.

de Certeau, Michel, GlaubensSchwacheit, Stuttgart 2009.

Dickerhof, Bertram, Innehalten an Grenzen/Grenzen iiberwinden, Wiirzburg
2024.

Fosse, Jon, diese unerklarliche stille. Gedichte, Miinster 2025.
Fosse, Jon, Ein Leuchten, Hamburg 2024.

Fuchs, Gotthard, ,,Den Liebesvorrat auf dieser Erde vergroBBern®, in: Christ in
der Gegenwart 48/2023, 6.

Hillesum, Etty, Ich will die Chronistin dieser Zeit werden. Samtliche Tage-
biicher und Briefe 1941-1943, Miinchen 2023.

transformatio;



106;

Paul Deselaers—,diese unerklarliche stille* (Jon Fosse)

Hiuisch, Hanns Dieter, Das Schwere leicht gesagt, Freiburg 22020.
Kagge, Erling, Stille. Ein Wegweiser, (it 4746), Berlin 2025.
Knauf, Ernst Axel, 1 Kénige 15-22 (HThKAT) Freiburg 2019.
Kolbe, Uwe, Imago. Gedichte, Frankfurt o.J.

KrauB3, Angela, Ich muf3 mein Herz iiben. Gedichte. Zeichnungen von Hanns
Schimanky (Insel-Biicherei Nr, 1315), Frankfurt / Leipzig 2009.

Pineau, Susann, Das Gleichgewicht der Stille. Gedichte (Edition Toni Pongratz
141), Hauzenberg 2022.

Rumi, Dschalal Ad-Din. Du wurdest mit Fliigeln geboren. Ausgewahlt, {ibersetzt
und kommentiert von Ahmad Milad Karimi. Mit Kalligrafien von Iyad
Shraim, Ostfildern 2023.

SAID, Psalmen, Miinchen “2016.

Steindl-Rast, David, Erwachende Worte. Meditative Gebete, Ostfildern 2023.

Steiner, George, Im Raum der Stille: Lektiiren, Berlin 2011.

Steins, Georg, Ein Gott der leisen Tone, in: Promenade 2025. Magazin der kath.
Pfarreien aus Miinsters Mitte.

Thomas, R. S., Steinzwitschern. Gedichte, Denklingen 2008.

Thomas, R.S., In zierlichen Schlingen. Gedichte, dt. v. Kevin Perryman, Fuchs-
tal 2013.

Wolf, Christa, Kassandra. Erzahlung, Darmstadt/Neuwied 1983.

transformatio; 2025—Heft 2



»Die Schatten kriechen nicht einmal mehr. Sie stehen still.

Keine Bewegung nirgends.*

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.



eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
Inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,
auschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung
, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
_ichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen
ang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan
eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,
auschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung
, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
_ichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen
ang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan
eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
Inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,




R~ e B A

B b B D~ A

Bt S Dt e L o o
u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen,
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck k Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort,
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit,
bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspann
uriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, KI
indstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sp
iderhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence,
essizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonan|
inkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, inn
ewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumer
edankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als
chweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza,
ilenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft,
en, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichti
chattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwes
ugenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio,
iljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, L.
himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Sam
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal
lang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt i
tille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschieden!
eere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedli
u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen,
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck k Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort,
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit,
bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspann
uriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k igkeit, Schattenklang, Atem, KI
indstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sp
iderhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence,
essizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonan|
inkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, inn
ewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumer
edankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als
chweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza,
ilenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft,
en, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichti
chattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwes
ugenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio,
iljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, L.
himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Sam
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal
lang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt i
tille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschieden!
eere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedli
u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen,
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck k Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort,
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit,
bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspann
uriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, KI
indstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sp
iderhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence,
essizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonan|
inkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, inn
ewusst, 1a, anjing, Stillepun atse Le keit, Schatten , Aten “~dstille, Herzr~’ “nite, Tiefe, .ichtle eit, Traumer
edanke :, Nachtfrieden, Wot keit, sanne r £, miany der senheit, Augt k, Sct 2 aAIS dPia. ser Wid _ulle ZWie ‘en Ton 1klang ecen, seeienawern, Stille als
chweig Antwort, das Nicht: etzt, das Jetz lichts, Stille, :io, Innehaltel lisuus weigen, silen friedr , sessizlik, Ruh _, kehening slasse tystnad, Meditation, cisza,
ilenzio, u, Klarheit, shizuke: geschiedent eket, Leere, Lauschen, ¢ ak, Ni In, maun, Re z,sa nkehr, Verweilen, Seelenrut itemp . innerer Frieden, Stillekraft,
en, Hari , Entspannung, zuri zogen, friedli 3sinnung, Mt radhi, Stillebe flucht _rlich, ¢ awusst, tis , Stille t, Ach nkeit, Leichti
chatten , Atem, Klanglosigk ndstille, Her: Schwebe, W liefe, Zen, Lic ‘e, Ra T Traumerei, nkenstille, ...... an, W igkeit, e Prasenz, Klang der Abwes;
ugenbli shweigen als Spracl ser Widerhall » zwischen d 1en, Einklan ezeit, natem, S. s Kraft, S Ten als Antwort Nicht etzt, ¢ tzt im Nichts, Stille, silencio,
iljaisuu wainan cilanca 7y nheit, sessiz he, keheninge ‘=cenb- 1ad, Me n, cisza, B theit, sil sl W Nizuke ygesc shait cholat | core, samt, L
himmul esor sanft, Einkeh veilen, Seelenrun. N, innerer an, Stillekraft, ~hweigen, . ~dnnung, z gezog g, Mu, Sam:
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal

Leict

Leict

Leict

Leict




110; Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

Stille als Unterbrechung

Tonarten liturgischer Stille im Stundengebet

Wo die Liturgie schweigt, geschieht mehr als eine
Pause: Die Feier ordnet sich neu. Der Artikel entfaltet
die drei Tonarten liturgischer Stille im Stundengebet
und zeigt, wie sie Horen, Beten und gemeinsames
Handeln formen. So wird die Stille selbst zum Ort der
Begegnung mit Gott.

Andreas Bieringer

Dr. theol. habil., Professor fiir Liturgiewissenschaft an der Philosophisch-Theo-
logischen Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt am Main.

transformatio; 2025—Heft 2



111;

1 Vgl. Wenzel, Erfahrungsraum, 21-29.
2 Vgl. Heinz, Schweigen — Stille, 240f.

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

Wer Pausen in der Musik aufmerksam wahrnimmt, weil3, dass Stille und Klang
einander bedingen. Stille ist nicht einfach ein Abbruch des Klangs, sondern
notwendiger Teil einer Komposition selbst. In ihr kann das Gehorte zur Ruhe
kommen, bevor der nédchste Ton erklingt. Diese Momente machen deutlich,
dass Musik aus einer Abfolge von Spannung und Losung lebt, aus Klang und
Schweigen zugleich. Pausen sind damit kein bloBes Formelement, sondern ge-
staltete Zeiten, in denen die Musik sich ordnet und die Horenden Zeit gewinnen,
das Gehorte aufzunehmen. Gerade dadurch entsteht Tiefe und Zusammenhang.

Was in der Musik erfahrbar wird, verweist auf eine Grundstruktur menschlicher
Erfahrung: dass Bedeutung sich oft erst in der Unterbrechung erschlief3t. Auch die
Liturgie kennt Augenblicke, in denen
das Sprechen endet und die Feier in
Stille tibergeht. Phasen der Stille sind
keine beliebigen Zwischenrdume,
die gefiillt werden miissten, sondern
fester Bestandteil des rituellen Geschehens. Wie in der Musik wird auch hier das
Vorangegangene aufgenommen bzw. verarbeitet und das Kommende vorbereitet.
Stille ist damit Teil des Vollzugs selbst, eine bewusst gesetzte Form, in der Wahr-
nehmung, Antwort und Gemeinschaft moglich werden.!

Dass Stille zur inneren Struktur der Liturgie gehort, zeigt sich auch in einer
knappen Formulierung des Zweiten Vatikanischen Konzils: ,,Auch das heilige
Schweigen soll zu seiner Zeit eingehalten werden* (SC 30). Aufs Ganze be-
trachtet, spielt die Stille in der Liturgiekonstitution keine groBere Rolle. Von den
Konzilsvitern wird sie noch als selbstverstandlicher Bestandteil des gottesdienst-
lichen Vollzugs vorausgesetzt. Der Zusatz ,,zu seiner Zeit* erinnert uns dennoch
daran, dass das Schweigen seinen Ort im Ablauf der Feier hat und bewusst ge-
staltet werden muss. In ihm vertieft sich die Teilnahme der Gemeinde: Das ge-
meinsame Schweigen erdffnet einen Raum, in dem das Gehdrte aufgenommen
und verarbeitet werden kann. So wird Stille selbst zu einer Weise, auf das Wort
Gottes zu antworten. Sie ist damit kein Gegensatz zur titigen Teilnahme, sondern
genuiner Teil von ihr. Wo die Gemeinde wirklich beteiligt ist, darf auch das ge-
meinsame Schweigen seinen Raum haben, als Moment der Sammlung und des
Horens vor Gott.>

Die Konzilsformel, dass das heilige Schweigen ,,zu seiner Zeit* bewahrt werden
soll, fithrt zur Frage, wo diese Zeiten in der Liturgie konkret Gestalt annehmen.
Besonders deutlich wird dieser Zusammenhang im Stundengebet, dem téglichen
Gebet der Kirche. Die Allgemeine Einfithrung in das Stundengebet (AES) be-
schreibt die Feier als dialogische Struktur, in der Psalm, Lesung und Gebet in ein
wechselseitiges Horen und Antworten eintreten. Hier ist Stille kein didaktischer
Einschub, sondern Teil des Vollzugs selbst. Kurze, bewusst gestaltete Pausen,
etwa nach einem Psalm, zwischen Lesung und Responsorium oder vor der
Oration, gehoren zur inneren Ordnung der Feier (AES 33, 63, 121-125).

transformatio;



112;

3 Vgl. Faber, Personliches, 112-115; vgl. auch
Griin, Chorgebet, 289f.

4 Vgl. Kemmer, Schweigen, 540f.

5 Hennig, Formen, 169.

6 Ebd.

7 Demgegenuber formuliert GORM 45: ,Beim
BufRRakt und nach einer Gebetseinladung besinnen
sich alle fur sich; nach einer Lesung aber oder nach
der Homilie bedenken sie kurz das Gehorte; nach
der Kommunion loben sie Gott und beten zu ihm in
ihrem Herzen.”

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

Durch diese dialogische Struktur besitzt das Stundengebet eine besondere Aktuali-
tit. Es kann ohne priesterliche Leitung gefeiert werden, ist gemeinschaftlich an-
gelegt und 6ffnet Rdume, in denen Horen und Schweigen miteinander verbunden
sind. In einer Zeit, in der vielerorts Eucharistiefeiern seltener werden, kann das
Stundengebet als gemeinsames Gebet der Kirche neue Bedeutung gewinnen.
In ihm wird erfahrbar, dass Stille nicht Nebensache, sondern Ausdruck einer
betenden Gemeinschaft ist, in der das Personliche seinen Ort findet, ohne sich
von der gemeinsamen Feier zu 16sen.’

DieRedevonderliturgischen Stille erfordert zunédchst eine begriffliche Klarung. Sie
bezeichnet nicht einfach Formen der inneren Sammlung oder des kontemplativen
Schweigens. Sie markiert vielmehr eine eigene rituelle Form. Eine klare be-
griffliche Unterscheidung findet sich in der zweiten Auflage des Lexikons fiir
Theologie und Kirche.* Dort wird zwischen drei Formen des Schweigens unter-
schieden: dem asketischen, dem mystischen und dem liturgischen Schweigen. Das
asketische Schweigen dient der spirituellen Ubung und inneren Disziplinierung,
das mystische Schweigen zielt auf die kontemplative Gotteserfahrung ab. Das
liturgische Schweigen dagegen gehort zum gemeinschaftlichen Gottesdienst und
ist in seiner Bedeutung nicht individuell disponibel.

Der fast in Vergessenheit geratene Literatur- und Liturgiewissenschaftler John
Hennig (1899-1986) hat diese Unterscheidung aufgenommen und weiter
prazisiert. In seinem Aufsatz ,,Formen
des heiligen Schweigens® beschreibt
er das liturgische Schweigen als Voll-
zugsform, die ,,aus der Sache‘ selbst
hervorgeht und nicht pddagogisch ,eingerichtet“® werden kann. Schweigen
entsteht demnach aus der Struktur des Ritus, nicht aus einer didaktischen Ab-
sicht. Hennig nennt drei Merkmale des liturgischen Schweigens: Es ist erstens
sachgebunden, weil es der inneren Logik der Feier folgt; zweitens inhaltlich be-
stimmt, da es einem konkreten Ziel dient — Sammlung, Gebet oder Verarbeitung
des Gehorten —; und drittens zeitlich bemessen, weil die Rubriken meist von einer
kurzen Zeit sprechen.

Hennigs Analyse steht damit im nachkonziliaren Horizont, in dem das Zweite
Vatikanische Konzil das sacrum silentium ausdriicklich erwahnt und in den Zu-
sammenhang der Forderung der participatio actuosa gestellt hat (vgl. SC 30).
In dieser Linie konkretisieren die nachkonziliaren Liturgiebiicher die Struktur
liturgischer Stille. Die Allgemeine Einfiihrung in das Messbuch (AEM 23)
spricht von Momenten der Stille zu Besinnung, Meditation und Lobgebet.”
Entsprechendes gilt fiir die Allgemeine Einfithrung in das Stundengebet (AES
48), die erginzt: ,,Auf die Lesung bzw. die Homilie kann, wo es angebracht er-
scheint, eine kurze Stille folgen.* Damit wird deutlich, dass das sacrum silentium
nicht nur die Eucharistie, sondern auch das tigliche Gebet der Kirche pragt. Das

transformatio; 2025—Heft 2



113;

8 Vgl. zur liturgiewissenschaftlichen Fokussierung
auf die Kanonstille: Heinz, Schweigen — Stille,
244-246.

9 Vgl. die Rubriken im Missale Romanum
1970/2002, Feria VI in Passione Domini
(Karfreitag).

10 Dekkers, , Tibi silentium laus, 300. Diese
Terminologie Dekkers‘ wird im Folgenden
Ubernommen.

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

Stundengebet wird so zum paradigmatischen Ort, an dem Horen und Schweigen
in geordneter Wechselbezichung stehen.

Auffillig ist, dass die liturgiewissenschaftliche Reflexion das Thema Schweigen
lange Zeit vornehmlich aus der Messliturgie her entwickelt hat. Die Diskussion
konzentrierte sich auf die sogenannte Kanonstille; mit deren Abschaffung im
neuen Messordo geriet das Thema weithin aus dem Blick. Das Stundengebet
blieb in dieser Hinsicht zusétzlich im Schatten und wurde selten eigens bedacht.?

Die lehramtlichen Hinweise greifen damit eine lange liturgische Praxis auf. Be-
sonders anschaulich wird sie am Karfreitag, dem locus classicus der romischen
Schweigegrammatik. Zu Beginn der Feier ,,verharren [alle] eine Weile in stillem
Gebet™ (,,in silentio aliquamdiu orant®); bei den GroBen Fiirbitten markiert der
Ruf ,,Flectamus genua — Levate” das gemeinsame stille Gebet (,,per aliquod
temporis spatium in silentio orant*); und in der Passionslesung heif3t es: ,hic
genuflectitur et pausatur aliquantulum*®. Diese Formeln verbinden gemeinschaft-
lichen Vollzug, inhaltliche Bestimmung und ZeitmaR. Sie zeigen: Stille ist kein
dekorativer Leerlauf, sondern Ausdruck des Vollzugs selbst.

In dieser Hinsicht bestitigt das Konzil eine bestehende Praxis, statt eine neue
zu begriinden. Es schreibt das sacrum silentium in die Dramaturgie der Liturgie
ein und 6ffnet zugleich den Blick auf seine theologische Dimension. Von hier
aus lisst sich verstehen, warum die folgenden Uberlegungen zwischen ver-
schiedenen ,,Tonarten“!° liturgischer Stille unterscheiden — Formen, die je eine
eigene Funktion im rituellen Vollzug tibernehmen.

Die bisherige Analyse hat gezeigt, dass liturgische Stille eine klar umrissene rituelle
Gestalt besitzt: Sie ist in die Ordnung der Feier eingebettet, inhaltlich bestimmt
und zeitlich markiert. Damit stellt sich
nun die Frage, wie sich diese rituelle
Stille im konkreten Vollzug auspragt.
Denn Stille tritt in der Liturgie nicht
einformig auf, sondern tibernimmt an
unterschiedlichen Punkten verschiedene Funktionen, die sich aus der Struktur
der Feier selbst ergeben. Um diese Vielfalt beschreibbar zu machen, bietet es
sich an, drei Grundformen liturgischer Stille zu unterscheiden. Sie besitzen je ein
eigenes Profil, iiberschneiden sich jedoch im Vollzug: erstens die Sammlungs-
stille, die die Gemeinde an die Schwelle der Feier fiihrt und die gemeinsame
Aufmerksamkeit ordnet; zweitens die Gebetsstille, in der das personliche Gebet
einen gemeinschaftlichen Ort erhilt; und drittens die diabatische Stille, die als
bewusst gesetzte Zisur Uberginge innerhalb des Ablaufs strukturiert. Diese Drei-
teilung erhebt keinen Anspruch auf Vollstindigkeit, sondern greift exemplarisch
zentrale Erscheinungsformen heraus; weitere Formen — etwa kontemplative oder
meditative Stille — treten daneben und kénnen sich mit ihnen {iberlagern. Diese
Differenzierung erdffnet die Moglichkeit, die jeweiligen Funktionen der Stille im
Gottesdienst préziser zu erfassen.

transformatio;



114,

11 Vgl. Heinz, Schweigen — Stille, 244-246.
12 Ebd., 245.

13 Vgl. Hennig, Formen, 172f.

14 Griin, Chorgebet, 53.

15 Vgl. Hennig, Formen, 173.

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

Die erste Tonart liturgischer Stille steht am Beginn des gottesdienstlichen Ge-
schehens. Sie markiert die Schwelle, an der die Gemeinde aus den vielfaltigen
Bewegungen des Alltags in den Raum der Feier eintritt und sich auf das ge-
meinsame Handeln der Kirche ausrichtet. Ihre paradigmatische Gestalt findet
diese Sammlung am Karfreitag: Zu Beginn der Feier liegen der Priester und seine
Assistenz ausgestreckt vor dem Altar, die Gemeinde verharrt schweigend — ein
Moment, in dem nichts erklirt und nichts kommentiert wird, sondern das Geheim-
nis des Tages selbst die Stille hervorbringt.!" Andreas Heinz hat diese Form der
Sammlung treffend als ,,Besinnungsstille“'? beschrieben: ein Innehalten vor dem,
was sich als heilsames, aber zugleich unfassbares Geschehen ereignet.

Solche Sammlung hat stets zwei Dimensionen. Sie besitzt zunichst eine subjektiv-
psychologische Seite: ein Freimachen der Gedanken, ein Loslassen der dulleren
Unruhe, ein Offnen der eigenen
Aufmerksamkeit. In einer Zeit be-
schleunigter Lebensvollziige scheint
diese Dimension wichtiger denn je.
Doch Sammlung erschopft sich nicht
in bloBer Innerlichkeit. Sie hat ebenso eine objektive Seite: Sie ist eine von der
Struktur des Ritus her bestimmte Haltung, in die die Feiernden hineingenommen
werden, nicht eine bloB selbstproduzierte Innerlichkeit. Die liturgische Tradition
kennt zahlreiche Elemente, die diese Sammlung leiblich und gemeinschaftlich
ausdriicken: das stille Niederknien beim Betreten der Kirche oder die Kniebeuge
beim Ruf ,,Flectamus genua — Levate*, das kurze Innehalten vor dem Beginn
des Gebets, das gemeinsame Stehen im Altarraum oder die Stille, die sich nach
dem ,,Lasst uns beten‘ erdffnet.!> Diese Gesten zeigen, dass Sammlung nicht nur
innerlich erzeugt, sondern auch vom Vollzug getragen wird.

Eine besonders eindriickliche Form der Sammlungsstille im Stundengebet bietet
die Psalmodie. Die kurze Pause, die wéhrend des wechselchdrigen Sprechens
oder Singens der Psalmen nach dem
Asteriskus gesetzt wird, ist mehr als
eine rhythmische Zisur. Sie Offnet
dem gesprochenen oder gesungenen
Wort Raum, um innerlich aufgenommen zu werden. Anselm Griin hat darauf hin-
gewiesen, dass gerade diese kleinen Pausen ,,das Herz der Psalmodie*“!* bilden:
Sie lassen die Worte sinken, fithren in eine Haltung des Horens und machen er-
fahrbar, wie Gesang und Stille einander durchdringen. Stille ist hier erneut kein
duBerlicher Bruch, sondern ein integraler Teil des Betens selbst.

Gerade am Beginn der Feier kann solch ein Moment der Sammlung stehen — be-
sonders dann, wenn eine Prozession den Eingang bildet. Auch die liturgischen
Ordnungen fiir das Stundengebet greifen diesen Gedanken ausdriicklich auf (vgl.
AES 33f.; 201-203). In der Komplet ibernimmt die Gewissenserforschung eine
vergleichbare Funktion. Vor der Lesung kann ebenfalls eine kurze Stille stehen,

|e¢

die an den alten Ostlichen Ruf ,,Seid aufmerksam!* erinnert.”> Damit wird deut-

transformatio; 2025—Heft 2



115;

16 Vgl. MeRner, Christliche Identitat, 342.

17 Vgl. Cassian, De institutionibus coenobiorum
2,10.

18 Vgl. Dekkers, ,Tibi silentium laus*, 400f.

19 Vgl. AES 202.

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

lich: Sammlung ist nicht blo3 Vorbereitung, sondern selbst ein ritueller Akt. Sie
strukturiert den Ubergang und gibt der Gemeinde einen gemeinsamen inneren
Standort.

Die Sammlungsstille markiert somit den Anfang jeder gottesdienstlichen Hand-
lung. Sie fiihrt die Gemeinde aus der Vereinzelung in die gemeinsame Présenz
vor Gott, ordnet die Aufmerksamkeit und 6ffnet den Raum, in dem die Liturgie
iiberhaupt beginnen kann. Aus dieser Grundhaltung erschlief8t sich folgerichtig
die zweite Tonart, die Gebetsstille, in der das personliche Beten in der Communio
seinen eigenen Ort erhélt.

Die zweite Tonart liturgischer Stille begegnet im stillen Gebet, das der Oration
vorausgeht. Dieser Moment ist theologisch besonders dicht, weil er jene innere
Bewegung ermoglicht, in der person-
liches Beten und gemeinschaftliche
Liturgie zueinander finden. Wie Rein-
hard MefBner hervorhebt, bildet gerade
diese kurze Stille den inneren Kern
einer jeden Oration: Hier kann das eigene Leben, ohne ausformuliert zu werden,
vor Gott getragen werden, bevor der Vorsteher oder die Vorsteherin diese unaus-
gesprochenen Gebete aller am Gottesdienst Beteiligten in der Oration sammelt
und vor Gott zur Sprache bringt.'® Die Stille ist daher kein privates Intermezzo,
sondern der Ort, an dem sich personliche Aneignung und gemeinsames Voll-
ziehen gegenseitig durchdringen.

Die Struktur dieser Stille ist vom Ritus selbst bestimmt. Sie ist bewusst kurz be-
messen (aliqguantulum) und thematisch ausgerichtet: Sie dient nicht beliebigen
individuellen Anliegen, sondern jenem konzentrierten Verweilen, das der Oration
ihre innere Spannung verleiht. Die Gemeinde sammelt sich, der Vorsteher/die
Vorsteherin formuliert — und beide Vollziige gehoren untrennbar zusammen.

Dass diese Grundfigur tief in der Tradition verwurzelt ist, zeigt ein Blick in
die altkirchliche Praxis. Cassian beschreibt die Abfolge ,,Psalm — Schweigen —
Prostratio — Oration* als ein organisches Ganzes: Das Schweigen dient der Ver-
innerlichung des Psalms, die Prostratio macht die Hinwendung leiblich spiirbar,
erst dann folgt die zusammenfassende Collecta.!” Eligius Dekkers hat diese Be-
obachtung bestétigt und zugleich auf die geschichtliche Ambivalenz hingewiesen:
Stille konnte zu asketischer Uberforderung fiihren, wurde aber zugleich als un-
verzichtbarer Bestandteil des gemeinschaftlichen Betens verstanden. '

Die nachkonziliaren Ordnungen kniipfen bewusst an diese Tradition an. Die All-
gemeine Einfithrung in das Stundengebet sicht nach jedem Psalm ein spatium
silentii vor, das der personlichen Aneignung des Psalmwortes dient, bevor die
Oration gesprochen wird.!” Dass die deutschsprachige Liturgie diese Struktur
durch das Fehlen der Psalmkollekten kaum sichtbar macht, dndert nichts an der

transformatio;



116;

20 Vgl. AES 193.

21 Vgl. Missale Romanum 1970/2002, Feria VI in
Passione Domini, Orationes sollemnes.

22 Vgl. Faber, Personliches, 112-115.

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

normativen Grundgestalt: Die Gebets-Stille gehdrt wesentlich zum Vollzug des
Stundengebets.

Auch in den Fiirbitten wird Stille ausdriicklich als mogliche Antwortform ge-
nannt.”’ Die Allgemeine Einfiihrung in das Stundengebet sieht vor, dass die
Gemeinde bei den Preces entweder eine gemeinsame Antwort spricht oder mit
Schweigen antwortet (AES 193).
Dieses Schweigen ist die Antwort
der Gemeinde auf die vorgetragenen
Bitten und macht deutlich, dass auch
Stille eine Form der liturgischen Partizipation sein kann. Eine andere Auspragung
begegnet am Karfreitag: Nach dem Aufruf Oremus verharrt die Gemeinde eine
Zeit lang im stillen Gebet, bevor der Vorsteher/die Vorsteherin die Collecta
spricht. Wihrend die Stille in den Preces Antwort ist, er6ffnet sie am Karfreitag
einen Raum fiir personliches Beten. In beiden Fillen wird Schweigen nicht als
Unterbrechung, sondern als eigenstdndiger Vollzug verstanden.?!

Vor diesem Hintergrund erhélt die Gebets-Stille eine spezifische theologische
Bedeutung. Eva-Maria Faber hat darauf aufmerksam gemacht, dass sich das
Spannungsfeld von personlicher Intimitit und 6ffentlichem Gebet nicht auflost,
sondern er6ffnet und trigt.?? In ihr wird das ,,pro me* im ,,pro nobis‘ beheimatet:
Das personliche Gebet verliert sich nicht im Privaten, sondern findet in der ge-
meinsamen Form seinen Ausdruck. So verbindet die Gebets-Stille individuelle
Aneignung und gemeinschaftlichen Vollzug und fiihrt zugleich zu jener Stille hin,
in der das Gehorte innerlich nachklingt.

Die dritte Tonart liturgischer Stille begegnet im Ubergang zwischen der Lesung
und der Antwort der Gemeinde. Ich bezeichne sie als diabatische Stille, weil sie
eine Schwellenfunktion erfiillt: Sie
verbindet das Horen des Wortes mit
seiner Aneignung und seinem Weiter-
klingen. Wéhrend in der Gebets-Stille
das personliche Beten im Vordergrund steht, dient die diabatische Stille vor allem
der inneren Verarbeitung des Gehorten — einem Moment, in dem das Wort Raum
gewinnt, bevor die Antwort der Gemeinde erklingt.

Die Allgemeine Einfithrung in das Stundengebet sicht diese Stille ausdriicklich
vor. Nach der Lesung oder Homilie kann eine kurze Zeit des Schweigens stehen
(AES 48). Sie wird nicht als bloBes Innehalten verstanden, sondern erhilt eine
theologische Bestimmung: Sie soll ermdglichen, dass die ,,Stimme des Heiligen
Geistes im Herzen vollen Widerhall [...] [findet] und das personliche Gebet enger
mit dem Wort Gottes und dem Gebetswort der Kirche [...] [verbunden wird]*
(AES 202). Zugleich warnt die Einfithrung davor, Schweigen so auszudehnen,
dass es die Dramaturgie der Feier belastet oder die Gemeinde verunsichert (vgl.
ebd.). Die diabatische Stille ist daher préizise bemessen und sachlich verankert —

transformatio; 2025—Heft 2



117;

23 Vgl. Griin, Chorgebet, 52-54.
24 Vgl. Deeg, Stille. 9-12.
25 Vgl. AES 201-203

Andreas Bieringer—Sitille als Unterbrechung

ein kurzer Moment, der dem Hoéren Tiefe gibt, ohne die Bewegung des Vollzugs
zu unterbrechen.

Im heutigen Stundengebet konkretisiert sich diese diabatische Form der Stille
nach der Lesung oder Homilie. Sie kann — vor oder nach dem Responsorium — als
kurzer Moment des Horens stehen, in
dem die Gemeinde dem Wort Zeit lasst,
bevor sie antwortet. Griin warnt davor,
diese Pause in eine meditative Zusatz-
zeit zu verwandeln, die den Charakter
der Feier verdndert.”® Die Liturgie
sucht hier nicht eine kontemplative Verldngerung, sondern ein knappes, theo-
logisch bestimmtes Schweigen, das die Bewegung vom Horen zum Antworten
tragt. In dieser Weise verschriankt die diabatische Stille personliche Resonanz mit
gemeinschaftlichem Vollzug und macht die innere Bewegung der Feier erfahrbar.

In der liturgischen Praxis wird gewohnlich danach gefragt, an welchen Stellen
Stille sinnvoll eingesetzt werden kann: vor der Oration, nach der Lesung, an
neuralgischen Ubergingen. Diese Perspektive ist berechtigt, greift theologisch
jedoch zu kurz. Denn Stille ist nicht nur ein Moment, den wir gestalten, sondern
eine Unterbrechung, in der sichtbar wird, dass die Liturgie nicht aus unserem
Tun allein verstdndlich wird. Die Erzdhlung von Elija am Gottesberg Horeb (1
Kon 19) zeigt dies in besonderer Weise. Gott begegnet dem Propheten weder
im Sturm noch im Beben oder Feuer, sondern in dem, was der hebrdische Text
als qol demamah daqqah — eine ,,Stimme verschwebenden Schweigens® (Martin
Buber) — bezeichnet. Wie Alexander Deeg hervorhebt, besteht die Pointe dieser
Szene nicht darin, Gott mit der Stille zu identifizieren, sondern darin, dass Elijas
gewohnte Erwartungen unterbrochen werden.?* Das Schweigen schafft einen
Moment vollig neuer Horbereitschaft. Es nimmt ihm die Sicherheit, wie und wo
er Gott zu erwarten hat, und 6ffnet ihn fiir Gottes Wort, das er weder planen noch
kontrollieren kann. In diesem Sinn verweist liturgische Stille darauf, dass Gottes
Zuwendung sich unserer Verfiigung entzieht und nicht automatisch aus unserem
liturgischen Vollzug hervorgeht.

Von hier aus lésst sich genauer bestimmen, was liturgische Stille im Rahmen des
Stundengebets leistet. In den einschldgigen Bestimmungen zum Stundengebet
ist sie an bestimmten Punkten des Vollzugs ausdriicklich vorgesehen.?® Diese
Momente sind in der Regel kurz und werden nicht inhaltlich gefiillt. Es werden
keine zusétzlichen Hinweise gegeben, keine Kommentierungen eingeschoben,
kein weiteres Wort hinzugefiigt. Die Feier ldsst einen kurzen Freiraum stehen,
der nicht von auBlen inhaltlich besetzt ist. Gerade darin liegt seine Bedeutung: Die
Gemeinde ist durch Psalm, Lesung und Gebet in ein gemeinsames Horen hinein-
genommen, und doch bleibt ein Moment, in dem jede und jeder vor Gott stehen
kann, ohne dass vorgegeben wird, was innerlich zu geschehen hat. In diesem

transformatio;



118;

26 Vgl. Faber, Personliches, 198-200 und
212-215; vgl. ergénzend ihre Aufnahme des
Gedankens von ,Zwischenraumen* fir persdnliche
Gottesbegegnung, ebd. 224f.

27 Vgl. Baier, Feiern im Zeit-Raum der Sammlung,
45-48 und 58-60.

28 Vgl. Gerhards, Symbol, 317, mit Verweis auf die
Gebetsstille im Stundengebet nach Benedikt).

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

Sinn er6ffnet die liturgische Form

einen Zwischenraum, in dem person-

liche Gottesbeziehung innerhalb der

gemeinsamen Feier vollzogen werden

kann.?® Liturgische Stille ist damit kein

Nebenprodukt, sondern ein eigenes
Element, in dem das Stundengebet Raum fiir personliches Beten innerhalb des
gemeinsamen Vollzugs erdffnet und seinen Charakter als horende Liturgie sicht-
bar macht.

Die zeitliche Qualitdt solcher Zwischenrdume l4sst sich mit Karl Baier als ,,Zeit-
Raum der Sammlung® beschreiben.?” Baier kniipft an Romano Guardinis Uber-
legungen zur Sammlung an und versteht darunter nicht einfach, dass Menschen
sich durch Momente der Stille besser auf die Liturgie konzentrieren konnen,
sondern dass sich im liturgischen Vollzug eine andere Weise der Zeit erdftnet:
Der Ablauf wird nicht primédr von dufleren Anforderungen her bestimmt, sondern
von der Ausrichtung auf Gottes Gegenwart her geordnet. Stille gehort zu diesen
Zeit-Rédumen. Sie ist Ausdruck dafiir, dass die Feier einen Abschnitt offenldsst,
ohne im Voraus festzulegen, was er innerlich ,,bewirken* soll. Menschen treten
aus ihren Routinen heraus und verzichten darauf, die Unterbrechung sofort zu
deuten oder funktional zu besetzen. In diesem Sinn ist Stille nicht vor allem ein
innerer Zustand, sondern eine gemeinsam geteilte Zeit, die von der Feier getragen
wird und in der sich zeigen kann, was Gott zur Sprache bringt.

Aus der Perspektive einer symboltheoretischen Liturgieauffassung ldsst sich das
weiter zuspitzen. Albert Gerhards versteht Gottesdienste als symbolische Voll-
ziige, in denen eine Wirklichkeit zur Sprache kommt, die sich nicht einfach in
Begriffe auflosen ldsst. Symbole verweisen nicht nur durch das, was sie sagen,
sondern ebenso durch das, was sie
nicht sagen. Fiir die Stille heifit das:
Gerade dadurch, dass kein weiteres
Wort gesprochen wird, wird erfahrbar,
dass der Gottesdienst mehr ist als die Summe seiner Texte. Die Gemeinde ver-
zichtet fiir einen Moment darauf, zu reden, zu erkldren oder zu deuten — und zeigt
damit, dass sie auf etwas angewiesen ist, das sie nicht selbst hervorbringt. In
der Verbindung von Deegs Deutung der Elija-Erzéhlung mit den Einsichten von
Baier und Gerhards lésst sich so sagen: Liturgische Stille ist das rituelle Zeichen
dafiir, dass die Liturgie sich nicht selbst geniigt. Sie hélt einen Raum frei, in dem
Gottes Zuwendung erwartet wird, ohne dass sie verfiigbar gemacht wird.

Damit gewinnt die liturgische Stille eine deutliche Gegenwartsrelevanz. In vielen
Lebenszusammenhéngen bestimmt ein Rhythmus der Beschleunigung den All-
tag: Arbeitsabldufe werden verdichtet, Kommunikationskanéle bleiben dauerhaft
geoftnet, und Zeiten ohne unmittelbaren Zweck gelten leicht als stérend oder
werden mit weiterer Aktivitidt gefiillt. Zeit, in der nichts ,,passiert®, erscheint
rasch als Verlust. Gleichzeitig wéchst das Bediirfnis nach Riickzugsorten, nach
stillen Rdumen, nach Formen der Unterbrechung, die nicht wieder in Verfiig-

transformatio; 2025—Heft 2



119;

29 Vgl. Baier, Feiern, 58.

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

barkeit tiberfithrt werden. Baier weist darauf hin, dass sich solche ,,Zeit-Riaume
der Sammlung* auch auBerhalb kirchlicher Kontexte finden, etwa in Achtsam-
keitsformaten oder meditativen Angeboten.” Die Suche nach Stille ist zu einem
breiten kulturellen Phdnomen geworden, das die Kirche mit vielen teilt. Doch
gerade hier setzt die Besonderheit liturgischer Stille an: Sie ist nicht privatisiert,
sondern in einen gemeinsamen Vollzug eingebettet und an das Horen auf Schrift
und Gebet gebunden. Stille im Stundengebet ist daher keine individuelle Technik
der Selbstberuhigung, sondern eine gemeinsam verantwortete Form der Unter-
brechung, in der die Gemeinde vor Gott still wird.

Gerade das Stundengebet ldsst sich in diesem Horizont als Schule der Unter-
brechung verstehen. Es arbeitet nicht mit groen Auszeiten, sondern mit kleinen,
rhythmisch wiederkehrenden Momenten, die den Tag strukturieren. Die kurzen
Phasen des Schweigens nach einer Lesung, vor der Oration oder im Anschluss an
einen Psalm sind duBerlich unspektakulir. Sie fordern keine starken Gefiihle und
keine besonderen Leistungen. Sie durchbrechen aber den Eindruck, dass jeder
Augenblick mit Worten und Aktivitdten gefiillt sein muss. Die Sammlungsstille
zu Beginn einer Hore hilft, an der Schwelle innezuhalten und sich im Horen zu
biindeln, bevor der Wechsel von Psalm, Lesung und Gebet einsetzt. Die Stille des
Gebets nimmt das personlich Vorgetragene ernst und gibt ihm einen Ort innerhalb
der gemeinsamen Feier, ohne es in Privatfrommigkeit abgleiten zu lassen. Die
,.diabatische* Stille an Ubergingen verhindert, dass das Stundengebet zu einer
bloBen Aneinanderreihung von Texten wird. Sie l4sst das Gehorte nachklingen,
bevor der néchste Abschnitt beginnt. In allen drei Tonarten wird eingetibt, Unter-
brechung nicht als Verlust, sondern als Chance zur Vertiefung des Horens wahr-
zunehmen.

Damit schlieBt sich der Bogen zur eingangs eingefiihrten musikalischen Pause.
Dort wurde sichtbar, dass eine Pause keinen Bruch im Werk darstellt, sondern ein
Moment ist, in dem das Gehorte sich
ordnen kann und das Kommende vor-
bereitet wird. Die Pause ist nicht Leer-
stelle, sondern Teil der musikalischen
Gestalt. Ubertragen auf die Tagzeiten-
liturgie ldsst sich sagen: Die Momente der Stille sind die ,,Pausen® in der spezi-
fischen Zeitgestalt der Liturgie. Sie werden gesetzt, um dem Wort Gottes Raum
zu geben, um Antwort im Gebet zu ermdglichen und um Ubergiinge wahrnehm-
bar zu machen; zugleich erdffnen sie den Betenden einen kurzen Augenblick
kontemplativen Innehaltens. Die drei Tonarten der Stille konkretisieren diese
pausenhafte Struktur in je eigener Weise: an der Schwelle der Feier, im person-
lichen Gebet und im Ubergang zwischen den Teilen des Vollzugs. Liturgische
Stille ist so weder Randerscheinung noch dekorative Zugabe, sondern ein wesent-
licher Teil dessen, wie das Stundengebet Zeit gestaltet.

Mit ihrer Theologie der Stille hélt die Kirche im Stundengebet an etwas fest,
das ihr {iber die konkrete Feier hinaus aufgegeben ist. Sie erinnert daran, dass
ein Gottesdienst nicht darin besteht, moglichst viel zu sagen und zu tun, sondern

transformatio;



120; Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

darin, einen Raum offen zu halten, in dem Gottes Wort vernommen werden kann.
Stille ist die einfache, aber anspruchsvolle Form dieses Offenhaltens. Sie ver-
langt, den Drang zur liickenlosen Gestaltung zuriickzustellen, Schweigen nicht
zu instrumentalisieren und Unterbrechungen auszuhalten. Wo das gelingt, wird
die Tagzeitenliturgie zu einem Ort, an dem die Gemeinde lernt, sich selbst unter-
brechen zu lassen. In einer Welt, die Unterbrechungen vor allem funktional kennt,
ist das keine geringe Aufgabe.

Allgemeine Einflihrung in das Romische Messbuch, in: Die Feier der heiligen
Messe. Messbuch. Fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes.
Authentische Ausgabe fiir den liturgischen Gebrauch. Kleinausgabe. Das
MefBbuch deutsch fiir alle Tage des Jahres, hg. im Auftrag der Bischofs-
konferenzen Deutschlands, Osterreichs und der Schweiz sowie der
Bischofe von Luxemburg, Bozen-Brixen und Liittich, Freiburg i. Br. u.a.
1976, 23*-73%*.

Allgemeine Einflihrung in das Stundengebet, in: Die Feier des Stunden-
gebetes. Stundenbuch. Fiir die katholischen Bistiimer des deutschen
Sprachgebietes. Herausgegeben im Auftrag der Deutschen und der
Berliner Bischofskonferenz, der Osterreichischen Bischofskonferenz,
der Schweizer Bischofskonferenz, sowie der Bischofe von Luxemburg,
Bozen-Brixen, Liittich, Metz und Stra3burg, Bd. 1, Einsiedeln u.a. 1978,
25-106.

Baier, Karl, Feiern im Zeit-Raum der Sammlung. Ein Gestaltungsprinzip des
liturgischen Raums in der ersten und zweiten Moderne, in: LJ 65 (2015),
45-77.

Deeg, Alexander, Stille — Und der Gottesdienst in der Kirche des Wortes, in:
ders. / Christian Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unterbrechung (BLSp
33), Leipzig 2020, 9-29.

Dekkers, Eligius, ,, Tibi silentium laus*. Orte der Stille im Stundengebet der
Kirche, in: Martin Kléckener / Heinrich Rennings (Hg.), Lebendiges
Stundengebet. Vertiefung und Hilfe, Freiburg i. Br. 1989, 398—405.

Die Schrift. Verdeutscht von Martin Buber gemeinsam mit Franz Rosenzweig,
Bd. 2 (Biicher der Geschichte), #1992.

Faber, Eva-Maria, Personliches in Gemeinschaft. Liturgisches Beten in der
Spannung von Intimitét und 6ffentlich-sozialer Handlung, in: Ingolf
Dalferth / Simon Peng-Keller (Hg.), Beten als verleiblichtes Verstehen.
Neue Zuginge zu einer Hermeneutik des Gebets (QD 275), Freiburg i. Br.
u.a. 2016, 197-229.

transformatio; 2025—Heft 2



121;

Andreas Bieringer—Stille als Unterbrechung

Gerhards, Albert, Symbol — Ritus — Erfahrung. Liturgie als Quelle von
Spiritualitit, in: ders. (Hg.), Erneuerung kirchlichen Lebens aus dem
Gottesdienst. Beitrdge zur Reform der Liturgie (PTHe 120), Stuttgart
2012, 311-320.

Griin, Anselm, Chorgebet und Kontemplation, Miinsterschwarzach 1989.

Grundordnung des Romischen Messbuchs. Vorabpublikation zum Deutschen
Messbuch (3. Auflage), deutsche Ubersetzung hg. v. Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz (Arbeitshilfen 215), Bonn 2007.

Heinz, Andreas, Schweigen — Stille, in: Hans B. Meyer u. a. (Hg.), Gottesdienst
der Kirche. Handbuch der Liturgiewissenschaft, Bd. 3, Regensburg 1987,
240-248.

Hennig, John, Formen des heiligen Schweigens, in: LJ 19 (1969), 166—177.

Johannes Cassian, De institutionibus coenobiorum, hg. v. Jean-Claude Guy (SC
109), Paris 2011.

Kemmer, Alfons, Schweigen, in: LThK? Bd. 9, Freiburg i. Br. u.a. 1964, 540f.

MeBner, Reinhard, Christliche Identitét aus der Liturgie. Ein bedeutender Bei-
trag Angelus A. HauBlings zu einer Hermeneutik der Liturgie, in: ALw 41
(1999), 336-346.

Missale Romanum. Ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani 11
instauratum. Auctoritate Pauli PP. VI promulgatum. loannis Pauli PP. II
cura recognitum. Editio typica tertia, Citta del Vaticano 2002.

Missale Romanum. Ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani I1
instauratum. Auctoritate Pauli PP. VI promulgatum. Editio typica, Citta
del Vaticano 1970.

Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, Constitutio de Sacra Li-
turgia ,,Sacrosanctum Concilium®, in: AAS 56 (1964), 97—138; deutsche
Ubersetzung in: Heinrich S. Brechter u.a. (Hg.), Das Zweite Vatikanische
Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erkldrungen (LThK2.E 1), Freiburg i.
Br. u.a. 1966, 14-109.

Wenzel, Kristin, Erfahrungsraum Stille. Eine dsthetisch phdnomenologische Be-
trachtung (Kaleidogramme 159), Berlin 2018.

transformatio;



122; Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

Zwischen Wort und
Schweigen

Zur Bedeutung der Stille im Gottesdienst

Die christliche Liturgie lebt vom gesprochenen

Wort, doch ebenso konstitutiv ist die Stille. Sie er-
offnet einen Raum der Sammlung, des Horens und
der Gottesbegegnung jenseits des Sagbaren. Der Bei-
trag pladiert fiir eine bewusste Wiederentdeckung
der Stille als Haltung und strukturelles Element der
Liturgie — nicht als Liickenfiiller, sondern als Aus-
druck des gottesdienstlichen Tuns.

Fabio Theus

Dr. des., Liturgiewissenschaftler, Redaktor und leitender Produzent beim
Schweizer Radio und Fernsehen (SRF), Abteilung Kultur

transformatio; 2025—Heft 2



123;

o g~ WN PP

Vgl. Berger, Schweigen, 11.
Vgl. Deeg, Stille, 17.
Russolo, Luigi, I'arte dei rumori, 1916.

Zitiert bei: Winkler, Klanglandschaft, 61.

Zitiert bei: Kars, Schule, 73.
Shakespeare, King Lear, 80.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

Die christliche Liturgie lebt vom Wort — vom gesprochenen Gebet, vom ver-
kiindeten Evangelium, vom gemeinsamen Bekenntnis. Sie ist ein ritueller Raum,
in dem Glaube horbar, sichtbar und erfahrbar wird. Doch so zentral das Wort ist,
so wesentlich ist auch das, was nicht gesagt wird: die Stille. Stille ist kein zu-
falliges Nebenprodukt, sondern ein konstitutives Element des gottesdienstlichen
Tuns. In ihr offenbart sich eine andere Sprache des Glaubens: eine Sprache des
Horens, der Sammlung, des Innehaltens.

Schaut man in das Zeitempfinden der Gegenwart hinein, so scheinen Stille und
Schweigen nicht so recht zu passen. Ein Postulat fiir mehr Stille und fiir Zeiten
oder Momente des Schweigens im Gottesdienst scheint auf den ersten Blick fast
fehl am Platz. Der folgende Beitrag will sich hingegen fiir mehr Stille aussprechen
und dies theologisch und liturgisch begriinden.

Ein ausserbiblisches, in seiner Herkunft nicht genau verifzierbares Jesuswort
(ein sogenanntes ,,Agraphon “) lautet: ,,Wer es mit Gott zu tun hat, braucht zehn
Dinge — einen Teil Einsamkeit und neun Teile Schweigen.* Dieses Wort stammt
vermutlich aus dem Umfeld frither arabischer Christen, unter denen vor allem
die Wiistenvéter und -miitter das Christentum préagten: einsame, zuriickgezogene
Gestalten in karger Umgebung. In diesem Wort erscheint Schweigen wesentlich
bedeutsamer zu sein als Einsamkeit — neunmal wichtiger sogar.! Das ist in einer
Welt, die seit der Industrialisierung und Urbanisierung stark von Gerduschen ge-
pragt ist, die mehr oder weniger ohne Larmschutz in den K&rper eindringen, ein
bemerkenswerter Gedanke.” Stille und Schweigen scheinen verloren gegangen
zu sein. Dies ist jedoch interessanterweise keine Klage, die sich erst in jiingster
Zeit finden ldsst. So schrieb beispielsweise der italienische Futurist Luigi Russolo
(1885-1947) schon 1913 in seinem Buch ,,Die Gerduschkunst*® (,,/’arte dei
rumori*):

,,Das Leben von frither war nichts als Stille. Im neunzehnten Jahrhundert,
mit der Erfindung der Maschinen, entstand das Gerdusch. Heute
triumphiert das Gerdausch und beherrscht unumschriankt die Empfindungen
der Menschen. Durch viele Jahrhunderte hat sich das Leben in der Stille
abgespielt, oder zumeist leise [...].“

Dass Stille aber nicht einfach nur das Nichtvorhandensein von Gerduschen meint,
sondern eine wichtige Dimension fiir das menschliche Leben darstellt, darauf ver-
wies bereits in der ersten Hélfte des 19. Jahrhunderts der Arzt und Naturphilosoph
Lorenz Oken (1779-1851): ,,Das Auge fiihrt den Menschen in die Welt, das Ohr
fiihrt die Welt in den Menschen ein.* In diesem Sinn ist auch wohl die Aussage
., love, and be silent “® in William Shakespeares Drama ,,King Lear zu verstehen.
Doch: Was sagt dies alles dem zeitgendssischen Menschen, dem — so scheint es
— Stille unheimlich geworden ist und der sie nicht mehr auszuhalten vermag? Hat
Stille tiberhaupt noch eine Bedeutung fiir den und die Zeitgenoss:in?

transformatio;



124;

7 Vgl. dazu: Schult, M&chten, 83-98.

8 Vgl. DBK, Raume, 7-8.

9 Sontag, Asthetik, 22.

10 Deeg, Stille, 12.

11 Die friihe Kirche verstand und benannte
sich von ihrer gottesdienstlichen Versammlung
her als ,ekklesia“, als 6ffentliche Versammlung
des erwahlten Gottesvolkes. Vgl. Messner, Art.
Gottesdienst, 1182.

12 Vgl. DBK, Rédume, 8-9.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

Einige Beispiele zu Beginn der Uberlegungen mogen verdeutlichen, dass Stille
— aller kulturpessimistischen Unkenrufen zum Trotz — auch fiir den heutigen
Menschen Bedeutung hat.

Wenn einem Menschen beispielsweise etwas wirklich Schlimmes widerféhrt,
dann ist nicht selten zu beobachten, dass er ,, zur Salzsdule erstarrt™. Diese Rede-

wendung aus der biblischen Geschichte

von der Zerstorung der Stadte Sodom und

Gomorra (Gen 19,26) beschreibt bildhaft,
dass der Mensch angesichts einer grossen Notsituation so sehr erschrecken kann,
dass er bewegungsunfihig ist, verstummt und im Schweigen verharrt.” Physio-
logisch scheint es wichtig zu sein, dass der Mensch in solchen Situationen ganz
auf sich zuriickgeworfen wird.

Auch vor einem Kunstwerk, das u. U. trotz grosser Erklarungsmiihen des Kunst-
schaffenden nicht verstanden wird oder werden kann, kann der Mensch stumm
werden.? Dazu schrieb 1969 die Schriftstellerin und Kulturkritikerin Susan Sontag
(1933-2004) den herrlich paradoxen Satz: ,,Die Kunst unserer Zeit pladiert
lauthals fiir die Stille.*” Es sind Unterbrechungen im Alltag, die ein Zuriicktreten
von Logik und Struktur verursachen, in denen der Mensch ,,gefangen* ist.

Zugleich lasst sich ,,eine Sehnsucht nach Ausbruch aus dem Larm, den Menschen
machen und der Menschen umgibt, aus dem Larm der Welt [ausmachen ...].
Diese Sehnsucht ist kein modernes, kein neuzeitliches Phinomen.“!? Dies alles
zeigt: Es gibt noch die stillen Zeiten inmitten einer laut gewordenen Welt.

Den Anfang dieses Beitrags machte die Aussage, dass Stille konstitutiv zum
gottesdienstlichen Tun gehore. Diesem Postulat steht jedoch nicht selten die
kirchliche Praxis gegeniiber. Zwar sind die Kirchengebdude in der Regel auf Be-
gegnung in der Stille und auf ehrfiirchtiges Verhalten ausgerichtete Rdume, doch
findet man dort aber immer weniger Menschen, die sich hier als religiose Ge-
meinschaft versammeln!!, um nicht nur im gemeinsamen Tun, sondern auch in
stiller Anbetung ihrem Gott zu begegnen und seine Heil bringende Gegenwart
zu erfahren. Spéatestens nach dem Konzil von Trient im ausgehenden Mittelalter
bildete der Glaube an die reale Gegenwart Christi in der im Tabernakel aufbe-
wahrten Eucharistie die gottesdienstliche Mitte der Gemeinde und das Zentrum
des kirchlichen Lebens. Wiahrend noch im Mittelalter die Kirchen fiir vielerlei
Zwecke genutzt wurden, wurden die Kirchen nun zu einem Ort, an dem Gott
,»wohnt“. Vorrangig hier konnte man ihm begegnen. Diesbeziiglich scheinen viele
Kirchenrdume dem und der heutigen Zeitgenoss:in ,leerer” geworden zu sein.
Manche:r gewinnt gar den Eindruck, sie seien zu Orten geworden, in denen Gott
nicht mehr erfahrbar ist."

Diese als schwer ertraglich empfundene Leere ruft offenbar nach einer Form
der Kompensation — nicht selten durch eine Weitung des gottesdienstlichen An-
gebotes, bei dem mit verschiedenen gottesdienstlichen Formaten experimentiert

transformatio; 2025—Heft 2



125;

13 Vgl. Schult, Machten, 83.

14 Vgl. Schult, Machten, 84.

15 Vgl. Zimmermann, Stille, 34.

16 Zitiert bei: Lincoln, Theologie, 109.
17 Vgl. Nouwen, Leben, 23.

18 Zitiert bei: Wenzel, Erfahrungsraum, 213.

19 Nick, Martyrer, 35.
20 Vgl. DBK, Raume, 9-10.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

wird, um (wieder) mehr Menschen zielgruppengerecht ansprechen zu kénnen.'
Ohne Zweifel sind solche Bemiihungen zu begriissen. In der Praxis kann man
jedoch beobachten, dass solche Versuche nicht immer von Erfolg gekrdnt sind,
nicht selten, weil die liturgische (Kommunikations-)Form fiir die Menschen
exotisch ist und sie keine Erfahrung mit liturgischen Vollziigen haben.'* Die
Folge davon ist oftmals, dass man sich unterhélt und mit dem Nachbarn aus-
tauscht und nicht in Begegnung mit dem kommt, was eigentlich gefeiert werden
will. Konnte nicht auch eine gewisse Furcht oder Angst vor Stille und davor,
auf sich selbst zuriickgeworfen zu werden, ein Grund dafiir sein, dass man ge-
schiftig dies und das tut? Dieses Zu-sich-selbst-Kommen versuchen Menschen
heute durch Ablenkung und Beschéftigung zu entkommen.'> Dass dies aber nicht
erst ein Phanomen der Gegenwart ist, wird in der Klage des Philosophen und
Theologen Soren Kierkegaard (1813—1855) deutlich:

,,Es ist schwer fiir ein Kamel, durch ein Nadelohr zu gehen, und schwer fiir
den Weltlichen, Stille zu finden, er sei nun méchtig oder gering, schwer sie
zu finden im Larm des Lebens, schwer sie zu finden da, wo sie ist, falls er
nicht selber den Larm mitbringt.*!®

Stille kann aus zwei Griinden bedngstigend wirken: Erstens begegnet in der
Stille das Gefiihl des Nichts — eine Leere, die sich bedrohlich anfithlen kann und
existenziell verunsichert. Zweitens —
auf eine unmittelbare und tiefere Weise
— macht die Stille den Menschen mit
sich selbst bekannt. Der Mensch steht
plotzlich sich selbst gegeniiber, ohne Ablenkung, ohne Ausfliichte.!” In seinem
Roman ,,Nachtzug nach Lissabon* bemerkt der Philosoph und Philologe Pascal
Mercier (1944-2023) treffend: ,,Die Menschen ertragen die Stille nicht, es wiirde
heissen, dass sie sich selbst ertragen miissten.“!® Auch die Lyrikerin und Schrift-
stellerin Dagmar Nick (*1926) beschreibt in ihrem Gedicht ,,Spate Stunde* diese
beklemmende Intensitdt der Stille: ,,Wie schwer heut die Stille ist. / Ich kann
meinen Herzschlag horen, / ich fiihle ihn mit den Hénden.*"”

Beide Zitate machen deutlich: Stille ist nicht nur die Abwesenheit von Ge-
rauschen, sondern oft eine Konfrontation mit der eigenen Existenz.

Vielerorts wird jedoch nicht nur die Unvertrautheit von Mitfeiernden mit
liturgischen Vollziigen beklagt, sondern auch die mangelnde Sensibilitét fiir ein
gutes Verhéltnis von Wort und Stille bzw. Schweigen bei den fiir die Liturgie ver-
antwortlichen Personen.?’ Die Problematik der Wortlastigkeit von Liturgie bringt
Fulbert Steffensky (*1933) auf den Punkt:

,Die Pfarrer predigen nicht nur auf der Kanzel. Sie begriissen und hingen
an ihre bescheidenen Sonntagsscherze noch eine kleine Besinnung. Sie
verabschieden wortreich und oft banal. Sie haben eine Taufe, und es gibt
eine neue Predigt. Es mag sein, dass es bei den Gemeinden gut ankommt,

transformatio;



126;

21 Steffensky, Schwarzbrot-Spiritualitat, 85.

22 Sarah, Kraft, 69.

23 Vgl. Winkler, Klanglandschaft, 56-72.
24 Vgl. Zimmermann, Stille, 33.

25 Vgl. Deeg, Stille, 18.

26 Vgl. Sarah, Kraft, 157.

27 Ebd. 157.

28 Ebd. 158.

29 Ebd. 161.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

wenn der Gottesdienst auf diese Weise familiarisiert und verplappert wird.
Aber das Schweigen geht verloren. Es wird erstickt im Miill des Daher-
gesagten. Es geht das verloren, was zum Wesen des Gottesdienstes gehort:
die Anbetung.“*!

In traditionalistischen Kreisen wird fiir diese Entwicklung in erster Linie die
Reform der Liturgie im Zuge des Zweiten Vatikanischen Konzils verantwortlich
gemacht. So hat sich der ehemalige Préifekt der Kongregation fiir den Gottes-
dienst und die Sakramentenordnung Kardinal Robert Sarah (*1945) wiederholt
fiir die Notwendigkeit der Riickkehr zur Stille im Gottesdienst stark gemacht:

»,unsere Zeitgenossen meinen, das Gebet bestiinde darin, Gott vollzutexten,
zu heulen und vor Thm zu zappeln. Doch das Gebet ist viel einfacher. Es
besteht darin, Gott, der leise in uns spricht, zuzuhoren.

Auch wenn sich die Motive seiner Klage aus einer riickwértsgewandten Sehn-
sucht nach der ,alten Messe* und ihrer Mystik speisen, so ist der Verlust der
Stille im gottesdienstlichen Geschehen doch nicht ganz von der Hand zu weisen.
Dieses Verlorengehen liturgischer Stille als ein Phdnomen des Aggiornamento ist
eigentlich verwunderlich, da gerade in der Zeit nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil, die Themen von ,,Larm* und ,,Ruhe* (wieder) neu entdeckt wurden. Zu
denken ist an die damals beginnende 6kologische Bewegung und an das steigende
Interesse an Larmverschmutzung oder akustische Okologie.”> Aber auch die zu-
nehmende Nachfrage nach Auszeiten in Klostern sowie spirituellen Retraite-
Seminaren zeigt, dass Stille zu einem Angebot und zum kostbaren Gut mitten im
6konomischen Heute geworden ist, nach dem (viele?) Menschen suchen.?* Solche
und andere Beispiele lassen die Sehnsucht des gegenwirtigen Menschen nach
Stille erkldren.?

Die Sehnsucht nach Stille hat ihren Platz auch und besonders in der Liturgie,
wo gerade Schweigen und Stille eine Hinfiihrung zum Mysterium leisten konnen

— einem Mysterium, das Weg und

Modus der Offenbarung Gottes ist.

Besonders zutreffend ist dies, wenn

Menschen vom Schweigen Gottes be-
rithrt werden, dies zum Ausdruck bringen und nacherleben — wenn sie in ihrem
eigenen Schweigen Gott dhnlich werden, sich still ihm zuwenden und auf diese
Weise seinen Willen erspiiren. Fiir Kardinal Sarah liegt in der Stille vor allem
die Moglichkeit, eine heilsame Distanz zu bewahren — eine Haltung der Zuriick-
nahme, die Raum schafft fiir die Begegnung mit Gott.?® In Bezug auf die Liturgie
unterstreicht er deshalb ausdriicklich: ,,Die heilige Stille ist ein Grundgesetz fiir
alle Liturgiefeiern.“”” Aus dieser Uberzeugung heraus iibt er deutliche Kritik:
,uUnter dem Vorwand der Pddagogik erlauben sich Priester endlose, flache und
horizontale Kommentare. Diese Hirten haben Angst, dass die Stille vor dem Aller-
hochsten die Glaubigen verwirre.“?® Er warnt vor einer Verflachung der Liturgie
durch Ubererkl'eirung, die das Geheimnis verdringt: ,,Ohne das Geheimnis sind

transformatio; 2025—Heft 2



127;

30 Wenzel, Erfahrungsraum Stille, 213.

31 Ebd. 11. Leib wird im weiteren Verlauf des
Buches mit Merleau-Ponty im Unterschied von
Korper als das spezifische Zur-Welt-Sein des
Menschen verstanden.

32 Vgl. Ebd. 17.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

wir auf die Banalitdt der irdischen Dinge beschrankt.“* Fiir Kardinal Sarah ist
es fir die Zukunft der Liturgie entscheidend, dass sie die Stille wiederentdeckt.
Das ist richtig. Gleichzeitig startete Sarah mit seiner Kritik am Verlust der
liturgischen Stille einen kulturpessimistischen und antimodernen Generalangrift
auf die liturgischen Reformen des Zweiten Vatikanischen Konzils. Von solchen
von Sarah diister gezeichneten liturgiepolitischen Argumenten distanzieren sich
diese Ausfiihrungen entschieden. Gewlirdigt werden soll aber, dass er das Thema
der liturgischen Stille wieder auf das Parkett wichtiger Diskussionen brachte.

Es stellt sich nun unmittelbar die Frage nach der liturgischen Topografie von
,»Stille™ und ,,Schweigen* und ihrer theologischen Substanz. Dazu ein Beispiel:
Das Schweigen am Karfreitag, geprdgt von der Trauer iiber den Tod Jesu am
Kreuz, unterscheidet sich deutlich vom Schweigen am Pfingstsamstag, das von
der erwartungsvollen Hoffnung auf die Selbstoffenbarung Gottes durch das
Erfiilltwerden der Menschen mit seinem Geist gepragt ist.

Unter diesem Titel veroffentlichte Kristin Wenzel 2018 eine ,,dsthetisch-
phédnomenologische Betrachtung*
und unterscheidet darin Schweigen
und Stille: ,,Schweigen ist absichtsvoll
und zweckbestimmt. Stille hingegen

geschieht.*" Die vorgenommene Unterscheidung erweist sich als erkenntnis-

fordernd und liturgietheologisch unmittelbar anschlussfahig. In gewisser Hinsicht
stehen Schweigen und Stille in einem liturgischen Verhéltnis zueinander, das sich
analog zu jenem zwischen Hostie und Leib Christi oder zwischen Bibel und Wort

Gottes beschreiben ldsst: Das eine ist verfligbar, bekannt und herstellbar — das

andere entzieht sich der Verfiigbarkeit. Im Blick auf Schweigen und Stille liesse

sich daher formulieren: Das eine stellt eine Unterbrechung dar, das andere ein

Ereignis.

Kristin Wenzel wihlt einen phanomenologischen Zugang, der in der (leiblichen)
Wahmehmung griindet. ,,Ich gehe davon aus, dass sich in der Stille der Korper,
die Geste, die Haltung[,] aber auch der (atmosphérische) Raum zeigen und er-
fahren werden konnen.**' In diesem Zugang steht nicht eine definitorische Be-
stimmung von Stille im Zentrum, sondern vielmehr die Frage danach, was sich in
der Erfahrung von Stille zeigt — beziehungsweise, in negativer Wendung, was sich
dieser Erfahrung entzieht und im Schweigen oder in der Stille verborgen bleibt.*?
Der Stille als Kommunikation in der Begegnung mit dem Géttlichen kommt also
eine besondere Bedeutung zu. In ihrer Gesamtheit dient die Stille der Vergegen-
wiartigung des gottlichen Mysteriums. Doch: Was bedeutet dies?

transformatio;



128;

33 Casel, Wende, 23.

34 Dazu als Ubersicht: Casel, Art. Liturgische
Bewegung, 1698-1701.

35 Casel, Wende, 22.

36 Vgl. Wiefel-Jenner, Stille, 128.

37 Casel, Liturgie, 160.

38 Sekretariat, Messfeier, 108.

39 Vgl. Berger, Schweigen, 52-54.

40 Vgl. DBK, Raume, 14-15.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

Zunichst soll gelten: Gottes Namen ist unaussagbar. Er lebt dort, wo menschliche
Sprache keine Geltung hat und versagt. Vor allem kann er nicht ,,in exclusivum*
in menschlichen Worten erfasst werden. Das Mysterium ist

»|---] ;unaussprechlich’, nicht nur in dem urspriinglichen Sinn des Wortes,
wonach es nicht ausgesprochen werden darf, sondern auch in dem, dass
es nicht in Worten ausgeschopft werden kann. Deshalb wird jede Rede
dartiber ungeniigend sein.*

Odo Casel OSB (1886—1948) reflektierte in besonderer Weise iiber den Begriff
des Mysteriums und entwickelte aus dessen theologischer Tiefe seine ,,Mysterien-
theologie®, in der dem Schweigen zentrale Bedeutung zukommt.3* Sein Anliegen
war es, die ,,Wende zum Mysterium® in der katholischen Theologie und Liturgie-
wissenschaft mitzugestalten und zu fordern. Fiir Casel bildet das Mysterium den
Schliisselbegriff zur Beschreibung der ,,geheimnisvollen Gnadenwirksamkeit
Gottes, das Ineinandersein und Miteinanderwirken von Gott und Mensch®. Im
Mysterium begegnen sich das Menschliche und das Goéttliche, Immanenz und
Transzendenz treten in Beziehung zueinander.?

,.In heiliges Schweigen gehiillte Begehung der gottlichen Heilstaten und
das selige Verstummen des entriickten Geistes vor dem sich der Seele
offenbarenden und ihr unaussprechliche Worte mitteilenden Herrn — beide
werden zu eins in der christlichen Liturgie als Mysterienfeier.’

Die Konsequenz daraus ist, dass das Verstummen vor dem Mysterium Gottes
zum Thema der theologia negativa wird — einer Theologie, die lediglich aus-
driicken kann, was Gott nicht ist, und
die betont, dass Gott vor allem eines
ist: unbegreiflich. In der Einladung
zum Vaterunser heisst es deshalb auch
(neben verschiedenen anderen Moglichkeiten) ,,Dem Wort unseres Herrn und Er-
16sers gehorsam und getreu seiner gottlichen Weisung wagen wir zu beten,
Dieses Wagnis ist nur moglich, weil die Feiernden den Auftrag Jesu folgen und
sich gerade darin als Jiinger:innen Jesu erweisen.

Die theologia negativa kann lediglich ausdriicken, was oder wer Gott nicht ist.
Im Deutschen zeigt sich das unter anderem in Begriffen mit der Vorsilbe ,,un-
“ — wie unendlich, unbegreiflich, unbegrenzt*® Uber diese Begriffe hinaus kann
unmdglich noch mehr gesagt werden. Was bleibt ist das Schweigen als ein Ereig-
nis. Im Geschehen der stillen Hinwendung zur gottlichen Gegenwart als ein im
Schweigen mystisches Ereignis. Dieses Schweigen muss der Mensch mit seinen
Worten nicht {iberdecken — er kann es auch kraft seiner Begrenzbarkeit gar nicht.
Gott allein ist es, der die vermeintliche Leere schweigend erfiillt. Gott erfiillt sie
mit seinem Schweigen — das heisst: durch seine blosse Gegenwart. Der Leere steht
das Schweigen gegeniiber. Leere ist das, was der Mensch vor Gott zu geben ver-
mag. Gott hingegen ist reine, tiberstromende, lebendige Fiille.** Im Schweigen als

transformatio; 2025—Heft 2



129;

41 Vgl. Schiitz, Lexikon, 607.
42 Vgl. Bayer, Gott, 59.

43 Vgl. Ebd. 50.

44 Vgl. DBK, Raume, 11-12.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

mystisches Ereignis geschieht das: Der Umweg iiber das gesprochene Menschen-
wort entféllt.*! Allein das Schweigen im Geschehen der Stille vor Gott geniigt.

Die Heilige Schrift kennt vielféltige Formen der Stille und des Schweigens, die
oft ambivalent und gegensitzlich erscheinen. Immer aber geht es um die von
menschlicher Leere und gottlicher Fiille bestimmte Stille. So heisst es etwa im
Zusammenhang mit dem Tod, dass die Verstorbenen ,,im Land des Schweigens*
(Ps 94,17) lebten. Demgegeniiber steht die Vorstellung des Himmels als ein Ort
der Lebendigkeit, die sich in klangvoller Weise manifestiert — exemplarisch im
ewigen Lobgesang der Engel, dem sich die liturgisch versammelte Gemeinde
anschliesst, wie es am Ende jeder Prifation im Sanctus anklingt. Hier erscheinen
Schweigen und Stille nicht einfach als sprachlos und tot, sondern als lebendige
Stille, in der Gott — der Schopfer allen Lebens — selbst das Wort ergreift. Denn
es bleibt dabei: Im Anfang war das Wort (Gen 1,1-3; Joh 1,1). Im Unterschied zu
Gott, der selbst das Wort ist, ist das menschliche Wort — unsere Sprache — nicht
das Urspriingliche. Es ist Antwort, also nachgeordnet: Es folgt dem Horen auf
Gottes wirkmichtiges Wort, das anspricht und ruft. Dieses Horen ist zugleich
ein Akt des Schweigens — ein Zuriicktreten, ein Raumgeben. Es bedeutet, nichts
zu tun, einen Sabbat einzulegen, durch den Gott die Ehre gegeben wird, weil er
selbst das entscheidende Werk vollbringen will.*> Es handelt sich also um ein
menschliches Schweigen und Leersein, das auf das Reden und Wirken Gottes
wartet, ein vertrauensvolles Warten auf das heilvolle Handeln Gottes:* ,,Gut ist
es, schweigend zu harren auf die Hilfe des Herrn* (Klgl 3,26).

Die sich biblisch geoffenbarte Ankunft Gottes wird jedoch stets auch als Gerichts-
geschehen verstanden, in dem die Geschopfe fiir ihr Tun Verantwortung tragen.
Angesichts der gottlichen Gegenwart verstummen sie in angstvoller Ehrfurcht:
,.Furcht packt die Erde und sie verstummt, wenn Gott sich erhebt zum Gericht*
(Ps 76,9). Im Hinblick auf das bevorstehende Strafgericht ruft beispielsweise der
Prophet Zefanja zur ehrfiirchtigen Zuriickhaltung auf: ,,Schweigt vor Gott, dem
Herrn! Denn der Tag des Herrn ist nahe* (Zef 1,7). Dieses Schweigen gewinnt
besondere Bedeutung im Kontext des endzeitlichen Kampfes zwischen Gott und
den Michten der Finsternis. Eine weitere zentrale Bibelstelle, die oft im Kontext
der Gotteserfahrung in der Stille zitiert wird, findet sich im Ersten Buch der
Konige (1 Kon 19,11-13).* Der Prophet Elija begegnet Gott nicht im Sturm, nicht
im Erdbeben und nicht im Feuer, sondern im ,,sanften, leisen Sduseln® (hebréisch:
qol demamah daqqah). Diese Szene verweist auf eine Gottesbegegnung, die sich
jenseits lauter Zeichen und Wunder ereignet — in der Stille, in der Feinheit, im
Riickzug. Auch in den Psalmen spielt die Stille eine zentrale Rolle. Psalm 62,2
sagt: ,,Nur bei Gott kommt meine Seele zur Ruhe, von ihm kommt meine Hilfe.*
Hier wird eine existenzielle Ruhe beschrieben, die in der Gegenwart Gottes ge-
funden wird. In Psalm 46,11 heisst es: ,,Seid still und erkennt: Ich bin Gott.* Die
Stille ist hier der Weg zur Gotteserkenntnis — nicht durch Aktion, sondern durch
Lassen, durch Stillwerden, durch Horen.

transformatio;



130;

45 Vgl. Bayer, Gott, 57.

46 Vgl. Otto, Heilige, 89.

47 In diesem Sinne drickte sich auch Joseph
Ratzinger in seiner Auslegung der Liturgie

aus: ,Deswegen kann man Schweigen auch
nicht einfach ‘machen’, es als eine Aktion unter
anderen anordnen. Dass heute allenthalben
Versenkungsibungen gesucht werden, eine
Spiritualitat des Leerwerdens, ist kein Zufall: Ein
inneres Bedurfnis des Menschen meldet sich zu
Wort, das in unserer gegenwartigen Gestalt von
Liturgie offenbar nicht zu seinem Recht kommt.“
Ratzinger, Theologie, 177.

48 Vgl. Benga, Schweigen, 73.

49 Zimmermann, Stille, 34.

50 Zum epikletischen Schweigen im christlichen
Gottesdienst: vgl. DBK, Raume, 13-14.

51 Vgl. Bayer, Gott, 47.

52 Vgl. Pohl-Patalong, Gottesdienst,149-154.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

Im Neuen Testament tritt die Stille oft implizit in Erscheinung. Jesus selbst
zieht sich regelméssig in die Einsamkeit zuriick, um zu beten (vgl. Mk 1,35; Lk

5,16). Jesu Gottesbezichung vollzieht sich

nicht nur in Worten, sondern im Schweigen,

in der inneren Sammlung, in der vertrau-
lichen Stille vor dem Vater. Geht Gottes Wort also aus dem Schweigen hervor?
Diese Frage findet Bestdtigung im sogenannten Revelationsschema, das in den
neutestamentlichen Schriften — insbesondere in den Deuteropaulinen und den
Pastoralbriefen — mehrfach begegnet. Danach war das Geheimnis Gottes lange
verborgen und wurde erst durch Leben, Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu
offenbar (vgl. Rom 16,25). Spitestens aber mit dem Osterlichen Geschehen hat
Gott sein Schweigen durchbrochen — oder genauer: Sein zuvor vielgestaltiges und
vielfaches Reden zu den Vitern wurde in Christus eindeutig und endgiiltig. Wie
der Hebréderbrief (1,1-4) formuliert, hat Gott durch den Sohn gesprochen — und
sich in ihm letztgiiltig offenbart und definiert.*

Die in den biblischen Zeugnissen beschriebenen Stille ist keine unbestimmte
Begegnung mit dem sowohl abschreckenden als auch zugleich anziehenden
Numinosen — dem fascinosum et tremendum —* sondern es geht um das Ge-
schehen von Stille als einer Voraussetzung echter Gottesbegegnung: Wer Gott
begegnen will, muss bereit sein, eigene Stimmen, Gedanken und Urteile ab-
sichtsvoll und zweckbestimmt zum Schweigen zu bringen. Diese Haltung findet
sich auch in der spirituellen Tradition der Wiistenvéter- und miitter. In der Ein-
samkeit der Wiiste suchten sie nicht nur dussere Ruhe, sondern vor allem das
»innere Schweigen. Dieses Schweigen ist keine einfach auf Anordnung mach-
bare passive Leere bzw. Stille,*” sondern eine Form patristischer Spiritualitdt und
geistlicher Wachsamkeit.*® Es geht darum, das Herz zu reinigen, um offen zu sein
fiir die Gegenwart Gottes. Das Schweigen wird hier zur einzig angemessenen
Weise, auf das letztlich unaussprechliche Mysterium Gottes zu antworten. Wo
Worte versagen, beginnt das Schweigen — nicht als Flucht, sondern als hochste
stille Form der Kommunikation mit Gott. ,,Das Schweigen mag eine Voraus-
setzung sein fiir die Stille in mir, es ist aber noch nicht die Stille in mir, die muss
ich erst herstellen, herzustellen versuchen: in Meditation und Gebet.“* Dieses
Schweigen ist ein epikletisches Schweigen® — ein bewusst gestaltetes und gezielt
ausgerichtetes Schweigen, das sich auf das Wort bezieht: auf das zu sprechende
ebenso wie auf das zu horende und zu beherzigende Wort.>!

Was biblisch und historisch zur Bedeutung der Stille als Begegnungsraum mit
Gott gesagt wurde, ldsst sich mit in den vergangenen Jahren durchgefiihrten
empirischen Studien zu Gottesdiensten belegen. Ergebnisse dieser Studien
markieren, wie wesentlich die Stille fiir die Gottesdienstfeiernden ist.> Die
Zeiten der Stille innerhalb der liturgischen Feier werden besonders deshalb ge-
schétzt, weil sie Raum fiir personliche Besinnung und eigenes Erleben mitten im
gemeinsamen Gottesdienst er6ffnen. Dazu exemplarisch eine Aussage einer fiir
eine empirische Studie befragten Person:

transformatio; 2025—Heft 2



131;

53 Ebd. 147.

54 Dazu besonders Eva-Maria Faber, die die Frage
nach gemeinschatftlicher Liturgie und individueller
Frommigkeit stellt und aus dieser Perspektive die
katholische Liturgie seit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil bedenkt. Im Blick auf die Praxis werden
dabei auch Phasen der Stille in besonderer Weise
bedacht und gewurdigt. Vgl. Faber, Personliches,
220-228.

55 Vgl. zum biblischen Ort und der Umdeutung des
biblischen Zitats im liturgischen Kontext: Buchinger,
Johannes-Apokalypse, 251.

56 Vgl. Berger, Grabtiicher, 47-50.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

,Manchmal war’ schon, wenn dann Zeit flir eigene Gedanken noch ist,

obwohl, wenn die nicht ist, dann mach’ ich mir die einfach so (lacht). Also
ich bring da schon das unter, was ich
gerne dann auch im Gebet formuliere.
Also das sind einfach meine eigenen
Gedanken, die ich dann einbringe.*>

In dieser Hinsicht ist das Schweigen im Kontext der gottesdienstlichen Tuns kein
Unterbrechen, sondern konstitutiver Teil des Gottesdienstes. Die Stille ermog-
licht den Mitfeiernden ebendiesen Raum, ihr Personliches und Individuelles vor
Gott bringen zu kénnen,> ganz im Sinne der von der Liturgiereform geforderten
,.participatio actuosa“.

In den lateinischen Evangelien-Antiphonen des Mittelalters begegnet haufig der
Satz aus Off 8,1: factum est silentium (dt.: Es entstand Schweigen), so etwa im
Zusammenhang mit dem Fest des Erzengels Michael: Factum est silentium in
coelo et accepit angelus thuribulum et implevit illud de igne altaris (dt.: Es ent-
stand Schweigen im Himmel, und ein Engel nahm das Rauchfass und fiillte es mit
dem Feuer des Altars).”> Dass, was hier in Worten ausgedriickt wird, fand auch
seinen Niederschlag in der rituellen Gestaltung der Liturgie.

In der Liturgiegeschichte des Mittelalters wurde das Geschehen der Messfeier
vielfach als Nachvollzug der Passion Christi gedeutet. In diesem Zusammenhang
entstand die Praxis, die eucharistischen Gaben vor Beginn der Messe zu ver-
hiillen. Diese Handlung wurde verstanden als symbolische Bedeckung mit dem
Leichentuch, vergleichbar etwa mit muslimischen Bestattungsriten bis heute. Un-
mittelbar nach dem Aussprechen der verba testamenti, die als Wandlungsworte
verstanden wurden, erfolgte das Enthiillen: Dem Volk wurden in der Elevation
Hostie und Kelch gezeigt. Dieser Abfolge von Verhiillen und Enthiillen wurde
eine tiefe theologische Bedeutung zugesprochen: Das eigentliche Geheim-
nis wurde nicht darin gesehen, dass sich unter Tiichern etwas Verborgenes be-
findet, sondern darin, dass unter den sichtbaren Gestalten der Gaben der Herr
selbst in verborgener Weise gegenwirtig ist.’® Dieses Verhiillen und Enthiillen
wurde dramaturgisch noch dadurch unterstrichen, dass der Priester die Worte des
Eucharistischen Hochgebets dazu leise von der Kanontafel ablas. Alles geschah
in Stille, abgesehen von den als ,,vernehmbar* gesprochenen Wandlungsworten
,,Hoc est enim corpus meum* (dt.: Das ist ndmlich mein Leib). Gerade deswegen,
so betonen besonders die Anhinger der ,,alten Messe®, erfuhr die eucharistische
Handlung eine grosse spirituelle Tiefe und lud zur Begegnung mit dem nun in der
Brotsgestalt gegenwértigen Herrn ein. Ein Kommunionempfang der Glaubigen,
der auch schon lange aus der Praxis gekommen war, wurde als nicht mehr not-

transformatio;



132;

57 Vgl. Marti, Weg, 179-190; Beispiele auch bei:
Ehrensperger, Stille, 142-146; Ders. Gottesdienst,
92;96.

58 Vgl. Heinz, Schweigen, 243.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

wendig angesehen, denn die Glaubigen konnten in diesem Moment der Mess-
liturgie bereits geistlich kommunizieren.

Sacrosantum Concilium definiert die Liturgie als ,,Vollzug des priesterlichen
Amtes Jesu Christi“ (SC 7), in dem die Erlosung gegenwirtig und wirksam
wird. Liturgie ist folglich keine blosse Erinnerung an das Heilswerk Gottes,
sondern die reale Teilhabe an diesem Erlosungsgeschehen. Sie ist eine Feier im
»Aggiornamento Gottes®, ein heiliger Raum und eine heilige Zeit, in der die
Gegenwart Christi in der Mitte der Ge-
meinde erfahren wird. Im Feiern stehen
sich Gott und Mensch gegeniiber und
treten miteinander in Beziehung.
Dieses reziproke Begegnungsgeschehen ist das Herzstiick christlich-liturgischer
Glaubenspraxis. In ihr verdichtet sich, was Christsein im gottesdienstlichen Tun
wesentlich ausmacht: das Horen auf Gottes Wort, das gemeinschaftliche Gebet,
das Lob Gottes und die sakramentale Begegnung mit dem Geheimnis des gott-
lichen und sich immerwidhrenden schenkenden Gnadenhandelns. In diesem Ge-
schehen ist die Stille nicht nur funktional, sondern Ausdruck einer Haltung der
Anbetung, der Ehrfurcht und des Staunens. Die Stille im Gottesdienst wird zur
kontemplativen Hingabe und zur Antwort auf das empfangene Wort. Hingabe und
Antwort konkretisieren sich in rituellen Handlungen — etwa im Kreuzzeichen, in
der Handefaltung, im Knien, aber auch das Stehen vor dem Angesicht Gottes —
und tragen zur leiblichen Einbindung als sinnenhaftes Tun der Feiernden bei.*’

Dabei stellt die Stille einen eigenen Modus des liturgischen Geschehens dar.
Sie ist nicht die Abwesenheit von Handlung oder Wort, sondern ein Raum ver-

dichteter Prisenz. Die Stille erlaubt

eine vertiefte Aneignung des Ge-

horten und Erlebten. Sie erdffnet einen

Moment der Sammlung, der inneren
Resonanz und des auch personlich Rituellen, um so vertieft am gottlichen Heils-
mysterium teilzunehmen.*® Diese , liturgische Stille* wird in der ,,Allgemeinen
Einfiihrung in das Romische Messbuch® (AEM) ausdriicklich markiert und ge-
deutet: Sie soll ,,Schweigen in Gemeinschaft“® sein. Damit nimmt die AEM
den liturgischen Grundgedanken der aktiven Teilnahme (participatio actuosa),
wie sie in der Liturgiekonstitution (SC 14 u. a.), als zentrales Anliegen betont
wird, wieder auf. Die Glaubigen sind nicht Zuschauende einer heiligen Hand-
lung, sondern Mitfeiernde, deren innere Beteiligung fiir das Gelingen der Liturgie
wesentlich ist. Zu dieser inneren Beteiligung gehort zentral das Stillsein. Die
,heilige Stille* im Gottesdienst (SC 30) soll nicht willkiirlich eingesetzt, sondern
bewusst gestaltet und theologisch durchdacht werden. Die Stille ist dabei kein
,,Liickenfiiller”, sondern liturgisches Element eigener Wiirde. Ihre Qualitdt hangt
entscheidend davon ab, ob sie als geistlich gefiillter Raum erlebt wird — oder als
peinliche, unversténdliche Unterbrechung. In der Praxis bedeutet das: Die Stille
muss eingebettet sein in den Kontext der Feier, vorbereitet durch Sprache, Gesten

transformatio; 2025—Heft 2



133;

59 AEM 23.

60 Vgl. Emminghaus, Messe, 194.
61 Vgl. Deeg, Stille, 26.

62 Rosa, Unverfugbarkeit, 8.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

oder Musik, und begleitet durch eine geistliche Haltung der Sammlung. Thren
Ausdruck findet das z. B. in der vorgesehenen Gebetsstille nach der Aufforderung
,,Lasset uns beten“.® Jeder solle, so heisst es in der ,,Allgemeinen Einfiihrung in
das Romische Messbuch®, in seinem Herzen ein Gebet formen (AEM 32).

Die liturgische Stille als strukturierendes Element wird in der Liturgie unter-
schiedlich interpretiert. Haufig gilt sie als Voraussetzung fiir eine vertiefte innere
Sammlung; in bestimmten Kontexten — insbesondere bei bestimmten Lesungen
—erscheint Stille funktionaler als ein musikalisch oder verbal gestaltetes Antwort-
element.

Stille ist nicht nur ein bewusst gesetzter Moment im gottesdienstlichen Ge-
schehen, sondern auch eine gottesdienstliche Haltung. Dies betrifft nicht nur die-
jenigen, die einen bestimmten Dienst
ibernehmen, sei es als vorstehende
Person, als Lektor:in, Ministrant:in,
Kantor:in oder als Messner:in. Auch
wenn gerade diese Rollentriger:innen
eine Haltung der Stille, also der Zugewandtheit zu Gott, prigen sollte, so sollte
doch auch die gesamte Gemeinde in diese Haltung gefiihrt werden.

Stille als innere gottesdienstliche Grundhaltung lédsst sich nicht einfach verordnen
oder empfehlen. Sie muss eingeiibt werden. Menschen konnen sich allméhlich fiir
diese Stille 6ffnen, thre Scheu vor ihr verlieren — und in der Stille eine neue Er-
wartung wachsen lassen: Die Erwartung eines Wortes, das jenseits der Stille liegt
— jenseits auch des im Schweigen vergehenden Klangs. Wenn die liturgischen
Dienste die Haltung der Stille vorzeigen und darstellen, dann wird sie sich auch
in der Haltung der ,,anderen (Mit-)Feiernden spiegeln.®' Tatsachlich konnte man
darin, mit Blick auf Verlust und Verlorengehen von Schweigen und Stille in der
Liturgie von heute, die Chance zu einer erneuerten bzw. erneuernden liturgischen
Stille sehen.

Die Frage nach der Bedeutung der Stille als gottesdienstliche Haltung fiihrt somit
unweigerlich auch zur Diskussion iiber das rechte Mass des liturgischen Handelns,
das die Unverfligbarkeit Gottes wahrt. Denn eine rein formale, ritualistische
Liturgie droht, mechanisch und inhaltsleer zu werden. Ebenso birgt eine zu
stark individualisierte oder emotionalisierte Feier die Gefahr der Aufiésung der
liturgischen Ordnung mit der moglichen Folge eines Verlustes an sakramentlicher
Qualitat. Dies ldsst bedenken, dass Liturgie und ihr die Begegnung mit Gott nicht
einfach verfiigbar ist, so sehr dies der Mensch auch wollen mag:

»Das kulturelle Antriebsmoment jener Lebensform, die wir modern
nennen, ist die Vorstellung, der Wunsch und das Begehren, Welt verfiig-
bar zu machen. Lebendigkeit, Beriihrung und wirkliche Erfahrung aber
entstehen aus der Begegnung mit dem Unverfiigbaren.“®

transformatio;



134;

63 Vgl. Ehrensperger, Gottesdienst, 72-84;137-142.
64 Vgl. Geerlings, Traditio Apostolica (FC 1), 216.
Zur Einordnung dieser Edition vgl. Marschies,
Traditio Apostolica.

65 Vgl. Kunzler, Verlust, 163.

66 Vgl. Kunzler, Verlust, 163.

67 Vgl. Heinz, Schweigen, 244-245.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

In dieser Spannung von Verfiigbarkeit

und Unverfiigbarkeit, dies lasst sich

in Ankniipfung an die Worte Hartmut

Rosas (*1965) folgern, bietet die Stille

eine besondere Moglichkeit. Sie hilft,
die Balance zwischen den verfiigbaren dusseren Formen des Liturgischen bzw.
des Gottesdienstlichen und dem inneren mystischen, im Letzten unverfiigbaren
gottlichen Geschehen zu wahren. Die liturgische Stille entzieht sich der unmittel-
baren Funktionalisierung und verweist auf das Geheimnis, das in der Liturgie
gefeiert wird.® Ergo ist die im gottesdienstlichen Geschehen dussere Form der
stillen Zeit ein inneres Begegnungsgeschehen zwischen Gott und Mensch.

Ein Blick in die Liturgiegeschichte verdeutlicht, dass man sich der besonderen
Dynamik von Stille und Schweigens bewusst war und diese Dimensionen deshalb
Raum in der Gestaltung der Liturgie gab. Schon in der sog. Traditio Apostolica,
einer Quelle, deren Entstehung gemeinhin am Beginn des 3. Jahrhunderts ver-
ortet wird, findet sich die ausdriickliche Angabe, dass die Handauflegung bei den
Ordinationen unter vollstdndiger Stille geschehen solle.* ,,Alle beten schweigend
wegen der sich jetzt ereignenden Herabkunft des Heiligen Geistes.“® Diese Stille
ist in den heutigen liturgischen Biichern bis heute an dieser Stelle vorgesehen.
Anders verhélt es sich mit der sog. ,,Kanonstille, die sich bereits im frithen Mittel-
alter herauszubilden begann und bis zur Liturgiereform im Zuge des Zweiten
Vatikanischen Konzils Bestand hatte. Wahrend die Préafation noch vom Priester
laut vorgetragen wurde, hatte sich im frithen Mittelaltter die Praxis eingebiirgert,
dass der Priester nach der Priafation und dem Sanktus den canon romanus leise
weiterbetete. Diese Kanonstille sollte dem sich ereignenden Wandlungsgeschehen
tiefe Ausdruckskraft verleihen.

Im Zuge der Liturgiereform im Auftrag des Zweiten Vatikanischen Konzils wurde
diese Kanonstille aufgegeben, um wieder hervorzuheben, dass alle Mitfeiernden
Tréger:innen dieser Gebetshandlung sind, auch wenn dem Priester die Hauptrede-
teile zukommen. Von den Anhingern der ,,alten Messe™ wird dies bis heute als
grosser Verlust wahrgenommen.®

In den Berichten tiber das Leben der Wiistenmonche in der dgyptischen Wiiste
des 4./5. Jahrhunderts berichtet Johannes Cassian davon, wie stark das Leben
der Monche vom Schweigen bestimmt war. Selbst zu den Zeiten, in denen sie
zusammenkamen, um gemeinsam das Wort Gottes in der Gestalt des Psalters
zu horen, schwiegen sie dazu und verrichteten in Stille ihre Arbeiten. In be-
stimmten Abstdnden lud der Vorsteher die Monche zur Gebetsantwort auf das
gehorte Wort Gottes an.” Diese Praxis vom Horen im Schweigen und der darauf
erfolgenden Gebetsantwort ging in die Regel des Heiligen Benedikt und damit in
das liturgische Gedéchtnis der Kirche ein.

Stille ist, wie diese Beispiele zeigen, ein integraler Bestandteil des liturgischen
Tuns. Sie ist Ausdruck des Glaubens in einer Sprache, die das Wort iibersteigt. In
der Stille spricht der Glaube auf eine Weise, die nicht mit Argumenten, sondern

transformatio; 2025—Heft 2



135;

68 Vgl. Berger, Schweigen, 61-62.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

mit Offenheit und Empfanglichkeit
antwortet. Nur dann kann sie ihre
Tiefe entfalten: als Raum, in dem der
Mensch Gott begegnet, ohne zu reden — und Gott sich mitteilt, ohne zu sprechen.

Stille ist kein einheitliches oder monolithisches Phdnomen, sondern zeigt sich in
der heutigen Liturgie in verschiedenen Formen, Funktionen und Intensitéiten. Sie
ist strukturell eingebunden in den Ablauf des Gottesdienstes, folgt bestimmten
theologischen und pastoralen Uberlegungen und ist je nach liturgischer Tradition
unterschiedlich ausgeprigt.

Am Karfreitag steht das Schweigen angesichts des Todes Jesu Christi vor dem
Jubel der Auferstehung. Die Menschen schweigen, weil sogar die Engel — so wird
angenommen, auch wenn es biblisch nicht bezeugt ist — in Stille verharrten, bis
sie die Auferstehung schauten. Dem am Kreuz leidenden und sterbenden Sohn
Gottes kann man sich nur schweigend und in tiefer Ehrfurcht ndhern. Zu Beginn
der Karfreitagsliturgie zichen die liturgischen Dienste in stiller Prozession in die
Kirche ein und werfen sich schweigend zu Boden — eine eindrucksvolle Geste
volliger Selbsterniedrigung. Es erklingt keine Musik, auch die Orgel schweigt.
Die Gemeinde verharrt ebenfalls in tiefer Stille, meist kniend. Als einzige
»HInstrumente™ sind nur noch hdlzerne Klappern zugelassen — archaisch, karg,
bewusst unmusikalisch —, wie sie auch bei den anschliessenden Prozessionen,
etwa der Kreuzverehrung, zum Einsatz kommen. Bei dieser Prostratio zu Beginn
der Karfreitagsliturgie handelt es sich um einen ,,hard point™ der Liturgie, hier
signalisiert die Liturgie, dass angesichts des Kreuzesopfers Jesu Christi nichts
anders iibrigbleibt als totales Verharren in Stille. Bereits durch diese formale
Andersartigkeit gegeniiber jeder anderen Liturgie im Laufe des Kirchenjahres
signalisiert diese Gebetsgebédrde die Einzigartigkeit und Schwere dieses Tages:
jenes Tages, an dem die Kirche des Leidens und Sterbens Christi gedenkt. Die
Prostratio zu Beginn der Karfreitagsliturgie zeigt auf realistische Weise, was
Jesus widerfahren ist. Dieser eindringliche Realismus und das damit verbundene
totale Schweigen bei der Prostratio ist zugleich ein Eingestindnis — einerseits die
Anerkennung des Todes, die hier unverhiillt vor Augen gefiihrt wird, andererseits
und vielmehr die dsterliche Zuversicht der Auferstehung. Wer das nicht versteht,
hat das eschatologisch Wesentliche der Liturgie verfehlt.®

Ahnliche Formen der Prostratio finden sich bei allen Ordinationen, Professen
und auch bei der liturgischen Installierung neu ernannter Kardinéle. In all diesen
Situationen ist die Prostratio Ausdruck eines radikalen Verzichts — eines Ab-
legens jeder Hoheitsgebdrde und einer symbolischen Unterwerfung vor Gott. In
dieser Haltung liegt ein tiefes theologisches Moment: Der Mensch verzichtet auf
jede Form von Selbstbehauptung und Verteidigung. Der ausgestreckte Korper,

transformatio;



136;

69 Vgl. ndher dazu Felmy, Christusknabe, 95-101.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

ohne Schutz und ohne Haltung, ist dem Anderen — in diesem Fall Gott — vollig
ausgeliefert. Die Prostratio wird so zum Zeichen eines radikalen Vertrauens und
einer entgrenzten Hingabe: ,,Ich gebe mich ganz in deine Hand.*

Im Zusammenspiel von Schweigen und Prostratio tritt etwas hervor, das sonst
verborgen bliebe: die wahre Situation
des Menschen angesichts der Heilig-
keit Gottes sowie — insbesondere in
der Karfreitagsliturgie — die tief er-
schiitternde Dimension der Hingabe
Jesu am Kreuz. In diesem Kontext
wird die Liturgie zur Verkiindigerin

der eigentlichen Bedeutung des Karfreitags und jeder Ordination, jeder Profess

und jeder Erhebung zur Kardinalswiirde. Deutlicher und eindringlicher kann
diese Botschaft kaum vermittelt werden. Das langanhaltende, fast schreiende

Schweigen ist zugleich Ausdruck von Erschrecken und Ehrfurcht vor der Majestit

Gottes.

Diese Dimension, die in der Gebetsgebérde seinen Ausdruck findet, ereignet sich
im Ubrigen in jeder Eucharistiefeier. Unter der Gestalt von Brot und Wein tritt der
Herr in die Mitte der Feiernden, jedoch nicht in Form eines Herrschers, sondern
in der eines Dieners, eines sich Aufopfernden am Kreuz. Schweigen ist neben
Lobpreis die angemessene Reaktion darauf.®

Seit dem 20. Jahrhundert haben verschiedene liturgische Bewegungen in Europa
und Nordamerika die Rolle der Stille in der Liturgie neu entdeckt und betont.
Den Impuls dazu gab nicht zuletzt die in der Liturgiekonstitution festgehaltene
Bedeutung der ,,heiligen Stille” (vgl. SC 30). Heute sind es oft Kldster, geist-
liche Zentren oder Jugendgemeinschaften, die mit experimentellen Formen der
Stille arbeiten — etwa kontemplativen Eucharistiefeiern, Wort-Gottes-Feiern mit
Schweigephasen oder Vigilien mit meditativen Elementen.

Ein besonders anschauliches Beispiel bietet die Gemeinschaft von Taizé. Die
okumenische Communauté hat eine eigene liturgische Form entwickelt, die ein-
fach, wiederholend und durchzogen von Stille als ihr zentrales liturgisches Leit-
motiv ist. In jedem Gebet gibt es eine Schweigephase von mindestens 5 bis 10
Minuten — mitten zwischen Gesédngen, Lesung und Fiirbitten. Diese Stille wird
nicht erklért, nicht ,,gefiillt*, sondern einfach gehalten. In Taizé erweist sich in ein-
driicklicher Art und Weise, dass Worte allein nicht die ganze Tiefe des Glaubens
erfassen und ausdriicken konnen. Das Schweigen als eine im Gottesdienst bewusst
gesetzte Intensivform des Sprechens bzw. als Offnung fiir Unaussprechliches
bietet dann einen Raum, in dem das Wort Gottes nachhallen kann — nicht im
Sinne einer akustisch-intellektuellen Reflexion, sondern als innere-existenzielle
Resonanz. Aber nicht nur nach dem Gehdrten, auch vor einer biblischen Lesung
beispielsweise kann eine Phase des Schweigens stehen, die sich als Erwartung
auf die dann zu horenden Worte Gottes richtet und sie dadurch intensiviert.”” Das

transformatio; 2025—Heft 2



137;

70 Vgl. Deeg, Stille, 25.
71 Gerhards, Worte, 512.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

Wort wird nicht nur gehdrt, sondern im Herzen bewegt (vgl. Lk 2,19: ,, Maria
bewabhrte alles, was geschehen war, in ihrem Herzen und dachte dariiber nach®).

Die Stille hilft, den Prozess der Aneignung des Glaubens zu ermdglichen. Sie
macht das Gehdrte fruchtbar. Aus diesem Grund ist auch in der Eucharistiefeier
nach der ersten und zweiten Lesung, dem Evangelium sowie nach der Predigt
eine ,,besinnliche Stille” empfohlen (AEM 56, 65, 66). Gleiches gilt fiir das
Eucharistische Hochgebet. Selbst wenn dieses als kontinuierlich gesprochenes
oder gesungenes Gebet vorgesehen ist, gibt es dort Momente kurzer liturgischer
Pausen — etwa nach der Wandlungsepiklese oder nach den Verba testamenti. Das
Messbuch regelt solche Momente nicht ausdriicklich, aber die Allgemeine Ein-
fithrung 14dt dazu ein, Liturgie nicht hastig zu persolvieren, sondern bewusst Zeit
zum Verweilen, zur Anbetung oder zur inneren Zustimmung der Gemeinde zu
lassen. Die Dauer der Stille kann variieren — sie sollte jedoch spiirbar sein und
nicht sofort durch eine neue Handlung unterbrochen werden. Die Stille wird dann
intensiv erlebt: als Unterbrechung, als Raum der Begegnung, als Atemholen.
Dabei geht es nicht um eine Konkurrenz zwischen Wort und Schweigen, sondern
um deren Ausgewogenheit. Die Gottesdienste der Gemeinschaft in Taizé¢ machen
vor, wie das gehen kann. Inzwischen haben solche ,, Taizégottesdienste weltweit
Nachahmung gefunden. Stille wird mehr und mehr als eigenstandiges liturgisches
Element verstanden. Gleichzeitig lebt Taizé von Vielfalt: gesprochenes Gebet,
gemeinsamer Gesang, stille Prisenz. In dieser Vielfalt findet jede:r eine Form des
Mitvollzugs, die der eigenen inneren Bewegung entspricht.

Ein weiteres Beispiel fiir eine liturgische Bewegung, in der Stille ein wichtiges
liturgisches Element darstellt, ist das Gottesdienstformat ,,Adoray®, das so nur in
der Schweiz vorkommt und &hnliche
Anliegen wie das Format ,,Nightfever*
verfolgt. Dort geht die Feier nach
einem lédngeren Teil des gesungenen
Lobpreises und einem gesprochenen
Glaubenszeugnis in die Anbetung des
in der Monstranz ausgesetzten Allerheiligsten iiber. In diesem liturgischen Setting
zeichnet sich Adoray besonders durch eine besondere Beziehung von Schweigen
und Singen aus. So wird auch vor dem ausgesetzten Allerheiligsten nicht nur
geschwiegen, sondern auch gesungen. In diesem Zueinander von Singen und
Schweigen erschliesst sich den Feiernden die Grosse des Mysteriums Christi.

,.Der Singende ist sich bewusst, dass er das Geheimnis Gottes nie addquat
in Worte fassen kann; deshalb singt er. [...] Gott ist unaussprechlich, und
doch kénnen wir nicht schweigen; also miissen wir singen.*”!

Im Adoray-Gottesdienst wird wegen des Nicht-mehr-sprechen-Kénnens vor Gott
das grosse unaussprechliche Geheimnis besungen. D. h., der gldubige Mensch
ruft mit seiner Stimme zu Gott, wiahrend in seinem Herzen Stille herrscht. Wenn
Musik die Tiefendimension des Menschseins zu beriihren vermag, dann iiber-
schreitet sie die blosse Ebene des Verstehens. Sie trifft das Herz und wird zur

transformatio;



138;

72 Vgl. dazu: Budde, Tagzeiten, 20-22.
73 Picard, Welt, 21.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

Trégerin von Frieden und innerer Ruhe. In diesem Moment verbinden sich Herz
und Vernunft, und die Seele tritt in die Kontemplation ein.”” Dieses Beziehungs-
verhéltnis von Singen und Schweigen betont auch der schweizer Philosoph Max
Picard:

»Der Ton der Musik ist nicht der Ton des Wortes, dem Schweigen
entgegengesetzt, er ist dem Schweigen parallel. Musik ist Schweigen, das,
trdumend, anfangt zu ténen.“”

Dementsprechend kann man schweigsam sein, ohne unbedingt zu schweigen,
oder still zu sein, indem man singt oder betet. Genau das geschieht in Adoray.
Wenn die dort feiernden Menschen in der Anbetung ihr Leben Christus hingeben,
wie sie es in nicht wenigen Lobpreisliedern mehrmals singen, dann gibt es nur
die Stille der Ewigkeit, die Stille des Herzens, weil es keine Angst mehr vor dem
Karfreitag gibt. Das Moment der Stille ist dann nicht leer, sondern iibervoll.
Die Stille ist getragen von der Realpridsenz des Herrn, nicht als eine rein private
Frommigkeitsiibung, sondern mitten unter den als Gemeinschaft versammelten
Gliubigen. Worte und Uberinszenierung konnten hier nur stéren. Im Gegenteil
ist die musikalisch und gesanglich gestaltete Stille nicht einfach ,,nichts*, sondern
,prasente Leere®. In dieser klar eingebetteten, bewussten initiierten und innerlich
getragen prasenten Leere antwortet der Mensch auf den ihm im Hier und Jetzt
begegnenden menschgewordenen Gott; im Staunen, in der Hingabe und in der
Liebe.

In der Stille ldsst sich der schweigende Mensch ganz auf Gottes Gegenwart ein,
ohne Gott zum Gegenstand von Gedanken oder Uberlegungen zu machen. Es
geht nicht darum, Vermutungen iiber Gott anzustellen, sondern — zumindest im

ersten Schritt — um ein Hinsehen auf

sich selbst, um Selbsterkenntnis, um

das Offenwerden fiir die eigene Wahr-

heit und Wirklichkeit. Dazu gehort
auch das bewusste Ablegen von Bildern und Vorstellungen, die man sich iiber
Gott gemacht hat. Die geschehene Stille wird so vielmehr zu einer Geste: Sie
spricht durch bewusstes Schweigen — nicht weil es nichts zu sagen gibe, sondern
weil alles gesagt ist. Oder so: Wer vor Gott schweigt, erweist ihm Ehre — denn er
fallt ihm nicht ins Wort. Vielmehr bewahrt er die Stille, um kein mogliches Wort
Gottes zu liberhdren. Der Mensch soll sich darin tiben, einfach vor Gott gegen-
wértig zu sein — so, wie Gott selbst der ist, der in der Stille und im Schweigen
gegenwirtig ist. Es ist, als wiirde man einem geliebten Menschen tief in die
Augen sehen. Wenn man den Mut hat, fiir eine Weile zu schweigen, entsteht ein
innerer Dialog, ganz ohne Worte. In diesem stillen Austausch erzdhle ich — un-
ausgesprochen —, wo ich herkomme, was mich beschiftigt, was ungeldst oder
unerldst ist. Und ich weiss: Der Mensch mir gegeniiber versteht das, vielleicht
nicht alles, aber das Wesentliche. Er nimmt teil an dem, was mich bedriickt oder

transformatio; 2025—Heft 2



139;

74 Vgl. Berger, Schweigen, 58.

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

schmerzt. So dhnlich ist es auch im schweigenden Gebet vor Gott. Ich weiss, dass
ihm nichts fremd ist, was mich bewegt — schon deshalb nicht, weil er selbst das
Leid durch das Kreuz kennt. Er ist der Gekreuzigte, der Mitwissende, der Mit-
fithlende. Und wie in der Beziehung zur Geliebten gilt auch hier: Alles Schwere
wird leicht, wenn wir einander schweigend begegnen — selbst wenn es nur die
Ahnung davon ist. Diese schweigende Haltung liegt auch der liturgischen Stille
zugrunde. Schweigen heisst hier: innehalten, aufthéren mit dem Gewohnten,
sich unterbrechen lassen, um einen Raum fiir Gottes Gegenwart zu 6ffnen.” Die
klassische Unterscheidung zwischen actio (Handlung) und contemplatio (Schau)
findet hier eine liturgische Entsprechung. Die Stille ist kein blosser Verzicht auf
Aktion, sondern ihre ,,liturgische Kontemplation* — ein Verweilen im Geheimnis,
das sich nicht restlos erkléren ldsst.

Bayer, Oswald, Vor Gott schweigen. Eine systematisch-theologische Be-
stimmung auf das sacrum silentium, in: Alexander Deeg/Christian
Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unterbrechung, Leipzig 2020, 47-60.

Benga, Daniel, Schweigen und Stille im Grossen Einzug der orthodoxen
Liturgie in: Alexander Deeg/Christian Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als
Unterbrechung, Leipzig 2020, 61-82.

Berger, Klaus, Schweigen. Eine Theologie der Stille, Freiburg u. a. 2021.

Berger, Klaus, Grabtiicher im Ritus der Heiligen Messe, in: Vatican-Magazin 89
(2019) 47-50.

Buchinger, Harald, Die Johannes-Apokalypse im christlichen Gottesdienst.
Sondierungen in der Liturgie und Ikonographie, in: Jozef Verheyden/
Andreas Merkt/Tobias Nicklas (Hg.), Ancient Christian Interpretations
of ,,Violent Texts* in the Apocalypse (Novum Testamentum et Orbis
Antiquus 92), Gottingen 2011, 216-266.

Budde, Achim, Gemeinsame Tagzeiten. Motivation — Organisation — Gestaltung,
Stuttgart 2013.

Casel, Odo, Die Wende zum Mysterium, in: Ders, Das christliche Kult-
mysterium. Hg. v. Burkhard Neunheuser, Regensburg 41960, 17-24.

Casel, Odo, Art. Liturgische Bewegung. 2. In der katholischen Kirche: In: RGG?
3 (1929) 1698-1701.

Casel, Odo, Die Liturgie als Mysterienfeier. Das mystische Schweigen, in:
Ecclesia Orans 9 (1922) 160.

transformatio;



140;

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

Deeg, Alexander, Stille — und der Gottesdienst in der Kirche des Wortes, in:
Alexander Deeg/Christian Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unter-
brechung, Leipzig 2020, 9-30.

Ehrensperger, Alfred, In Stille und Vertrauen liegt eure Kraft. Erfahrungen mit
Schweigen und Stille im Horizont des Gottesdienstes, in: Liturgisches
Jahrbuch 46 (1996) 139-157.

Ehrensperger, Alfred, Gottesdienst — Visionen, Erfahrungen, Schmerzstellen,
Ziirich 1988.

Emminghaus, Johannes H., Die Messe. Wesen, Gestalt, Vollzug, Stuttgart 51992.

Faber, Eva-Maria, Personliches in Gemeinschaft. Liturgisches Beten in der
Spannung von Intimitit und 6ffentlich-sozialer Handlung, in: Ingolf U.
Dalferth/Simon Peng-Keller (Hg.), Beten als verleiblichtes Verstehen.
Neue Zugénge zu einer Hermeneutik des Gebets (QD 275), Freiburg i.Br.
2016, 198-229.

Felmy, Karl C.: Der Christusknabe auf dem Diskos. Die Proskomidie der
orthodoxen Liturgie als Darstellung von ,,Schlachtung des Lammes* und
Geburt des Herrn, in: Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie 23 (1979)
95-101.

Gerhards, Albert, Mehr als Worte sagt ein Lied. Theologische Dimensionen des
liturgischen Singens (Universa Laus 1993), in: Musica Sacra 113 (1993)
509-513.

Heinz, Andreas, Schweigen — Stille, in: Gottesdienst der Kirche. Handbuch der
Liturgiewissenschaft 3 (21990), 241-248.

Kars, Karl, Schule des Horens. Das Ohr — eine Erkundung, in: Evangelische
Akademie Baden, Karlsruhe 1995, 73-87.

Kunzler, Michael, Der Verlust der Stille. Theologische Uberlegungen zu einem
bedrohlichen Symptom, in: Liturgisches Jahrbuch 52 (2002) 158-183.

Lincoln, Ulrich, Die Theologie und das Horen, in: Hermeneutische Unter-
suchungen zur Theologie 65 (2014).

transformatio; 2025—Heft 2


http://i.Br

141; Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

Markschies, Christoph: Wer schrieb die sogenannte Traditio Apostolica?
Neue Beobachtungen und Hypothesen zu einer kaum 16sbare Frage aus
der altkirchlichen Liturgiegeschichte, in: Wolfram Kinzig/Christoph
Markschies/Markus Vinzent: Tauffragen und Bekenntnis. Studien zur
sogenannten ,, Traditio Apostolica®, zu den ,,Interrogationes de fide* und
zum ,,Romischen Glaubensbekenntnis® (Arbeiten zur Kirchengeschichte
74), Berlin 1999, 1-74.

Marti, Andreas, Weg und Raum als Metaphern von Liturgie und Gemeinde-
gesang, in: Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie 39 (1980) 43-66.

Martin, Gerhard M., Art. Gottesdienst. 7. Praktisch-theologisch, in:
Evangelisches Kirchenlexikon 2 (*1989) 282-284.

MeBner, Reinhard, Art. Gottesdienst. II. Historisch, 5. Alte Kirche. In: RGG 4
(*2000) 1182-1184.

Nick, Dagmar, Martyrer, Gedichte, Miinchen 1947.

Nouwen, Henri, Sich dem Leben 6ffnen. Wie Beten uns bereichert, Miinchen
2010.

Otto, Rudolf, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und
sein Verhiltnis zum Rationalen, Miinchen 1917.

Pacik, Rudolf, Der Antwortpsalm, in: Liturgisches Jahrbuch 30 (1980) 43-66.
Picard, Max, Die Welt des Schweigens, Diessenhofen1988.

Pohl-Patalong, Uta, Gottesdienst erleben. Empirische Einsichten zum
evangelischen Gottesdienst, Stuttgart 2011, 149-154.

Ratzinger, Joseph, Theologie der Liturgie. Die sakramentale Begriindung christ-
licher Existenz, Freiburg 2008, 176-180.

Rosa, Hartmut, Unverfiligbarkeit. Vorlesung in der Reihe ,,Unruhe bewahren®,
22./23.3.2018 Graz, Berlin 32019.

Russolo, Luigi, I’arte dei rumori, Mailand 1916.
Schiitz, Christian, Praktisches Lexikon der Spiritualitit, Freiburg 1992.

Saliers, Don E., Art. Gottesdienst. V. Liturgisch-praktisch. In: RGG 4 (2000),
1203-1205.

Sarah Robert/Diat, Nikolaus: Kraft der Stille. Gegen eine Diktatur des Lérms,
mit einem Vorwort von Benedikt XVI., Kisslegg 32017.

transformatio;



142;

Fabio Theus—Zwischen Wort und Schweigen

Schult, Maike, Von den stillen Méachten hinter den Dingen. Stille als seel-
sorgerliche Dimension des Gottesdienstes, in: Alexander Deeg/Christian
Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unterbrechung, Leipzig 2020, 83-98.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Die Messfeier —
Dokumentensammlung, Auswabhl fiir die Praxis, Bonn 12009, 108.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Liturgiekommission,
Raume der Stille. Gedanken zur Bewahrung eines bedrohten Gutes in
unseren Kirchen (Die deutschen Bischdfe 26), Bonn 2003.

Shakespeare, William, King Lear, in: John Dover Wilson/George lan Duthie
(Hg.), The Cambridge Dover Wilson Shakespeare 17, Cambridge 2009.

Sontag, Susan, Asthetik der Stille, in: dies, Gesten radikalen Willens. Essays,
Frankfurt a.M. 2011, 11-50.

Steffensky, Fulbert: Schwarzbrot-Spiritualitit, Stuttgart 2005.

Traditio apostolica — Apostolische Uberlieferung. Ubersetzt und eingeleitet v.
Wilhelm Geerlings, in: Fontes Christiani 1, Freiburg 32000, 141-313.

Wenzel, Kristin, Erfahrungsraum Stille. Eine dsthetisch phdnomenologische Be-
trachtung, Berlin 2017.

Wiefel-Jenner, Katharina: Stille, Schweigen, Heiliges Schweigen. Spielarten
der Sehnsucht nach Stille in der liturgischen Bewegung, in: Alexander
Deeg/Christian Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unterbrechung, Leipzig
2020,115-134.

Winkler, Justin, Die Klanglandschaft zwischen stummem Larm und sprechender
Stille. In: Evangelische Akademie Baden, Karlsruhe 1995, 56-72.

Zimmermann, Hans Dieter, Stille. Schweigen und Horen, in: Alexander Deeg/

Christian Lehnert (Hg.), Stille. Liturgie als Unterbrechung, Leipzig 2020,
31-46.

transformatio; 2025—Heft 2



,Geschwitzloser Fluss der Worte. Ein stilles Gebet.*

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.



144; Ann-Katrin Gasslein—,Wir treten als Anwaélte fir die Stille auf*

., WIr treten als Anwalte
fur die Stille auf *

Erfahrungen und Perspektiven aus der
Cityseelsorge St. Gallen

,, Wir sind auf der Flucht vor der Stille, aber sie wird
uns einholen. Und dann werden wir entdecken, dass
Stille nicht Mangel, sondern Fiille bedeutet®, sagt
Peter Roth. Nicht nur der Toggenburger Kiinstler,
sondern auch das Team der Cityseelsorge St. Gallen
hat sich in den letzten Jahren intensiv mit Stille aus-

einandergesetzt. In mehreren Projekten wurde ,,Stille*
ins Zentrum pastoraler Projekte gertickt.

Ann-Katrin Gasslein

Dr. theol., Professurvertretung im Fach Liturgiewissenschaft an der Universitét
Luzern und Theologin in St. Gallen

transformatio; 2025—Heft 2



145;

Ann-Katrin Gasslein—,Wir treten als Anwalte fir die Stille auf”

,.Der erste Ausgangspunkt unserer Projekte war die Erfahrung:
Stille tut gut“, erzdhlt Cityseelsorger Matthias Wenk. ,,Der
zweite war: Stille hat im alltdglichen, 6ffentlichen Raum keinen
Platz. Als Seelsorger versteht er es als seine Aufgabe, anwalt-
schaftlich fiir Stille auf- und einzutreten. ,,Religionsgemein-
schaften haben jahrtausendelange Expertise mit Stille, die
auch Teil einer gangigen christlichen Praxis ist™. Dem stimmt
auch Roman Rieger, langjéhriger Leiter der Cityseelsorge St.
Gallen, zu: ,,Wir sehen {iiberall Informationsiiberflutung, in
den Medien, im Handy. Jederzeit ist Ablenkung moglich, kann
man sich mit Inhalten fiillen, so dass keine Leere entsteht. Wo
aber bleibt noch Raum, einer Sehnsucht im Inneren nachzu-
spliren?* Im Angebot zur Stille sieht Rieger einen spezifisch
religiosen Auftrag: ,,Dort besteht die Chance, dem Gottlichen
Raum zu geben. Schliesslich braucht jedes Gebet auch erst ein-
mal Stille.*

Die Herausforderung fiir die Cityseelsorge besteht darin,
niedrigschwellige Stille-Erfahrungen zu ermoglichen. An-
spruchsvolle Stille-Angebote gibt es genug, auch im christ-
lich-kirchlichen Kontext: ,,Aber nicht jeder schafft es, eine
halbe Stunde mehr oder weniger bewegungslos still zu sitzen.
Viele scheitern daran und geben auf, weiss Wenk. Um
Stille nicht als Zumutung, sondern als Geschenk zu erleben,
braucht es Hilfsmittel: ein Weg, der in die Stille fiihrt, leise Musik oder auch
ruhige Tétigkeiten: ,,Eine Kerze anzuziinden ist ein Moment der Sammlung. Man
muss Energie sammeln, damit der Docht brennt; ebenso ldsst sich die innere
Konzentration biindeln.* Stille ist nicht mit Gerduschlosigkeit und auch nicht mit
Untétigkeit gleichzusetzen. Es geht um das Schaffen einer Atmosphére, die innere
Ruhe ermoglicht: ,,Stille verstehen wir als Entschleunigung, als Reduktion von
Ablenkung, als Atmosphére®, so Wenk.

Mitunterschiedlichen Aktionen hatdie Cityseelsorge St. Gallen in den vergangenen
Jahren ,,Stille erfahrbar gemacht: Ein bis heute regelméssig angebotenes Projekt
ist der ,,Ort der Stille* beim jahrlichen sommerlichen Stadtfest. Es basiert auf
einem Priasenzangebot, das von vielen Freiwilligen mitgetragen wird: Im Zentrum
steht die Schutzengelkapelle am Klosterplatz, die normalerweise verschlossen
und nur fiir die Sonntagsgottesdienste der italienischsprachigen katholischen Ge-
meinde geodftnet ist. Sie ist von aussen mit Scheinwerfern angestrahlt, und vor
dem Eingang ist eine mobiles Lastenvelo unter einem Zeltdach mit farbigen
Lampen platziert. Freiwillige sprechen Besucherinnen und Besucher an, die kurz
stehen bleiben, laden zu einem Moment der Stille ein, schenken eine Kerze und
verweisen auf die Eingangstiire. Um in die Kapelle zu gelangen, ziehen die Be-
sucherinnen und Besucher zusétzlich ein blickdichtes schwarzes Tuch zur Seite.

transformatio;



146;

Wer durch den dunklen Vorhang eintrat,
wurde eingeladen, eine Kerze anzu-
zinden.

Ann-Katrin Gasslein—,Wir treten als Anwalte fir die Stille auf”

Am Eingang der Kapelle steht eine weitere Freiwillige, die mit Handzeichen an-
bietet, die Kerze anzuziinden, ohne zu sprechen. Der Raum selbst ist hauptsich-
lich durch die bereits brennenden Teelichter erleuchtet, die auf einem grossen
und halb aufgerichteten Taizé-Kreuz platziert sind. Dafiir wurden der mobile
Altar und der Ambo im Vorfeld zur Seite geschoben. Das Raumsetting bedarf
keiner Erklérungen: Es ist sofort ersichtlich, wo die brennende Kerze platziert
werden und wo man selbst Platz nehmen kann. Kirchenbénke gibt es keine;
dafiir sind Stiihle halbkreisformig in mehreren Reihen aufgestellt. Wirklich still
ist es in der Kapelle nicht: Die Gerduschkulisse von aussen lésst sich nicht ganz
unterdriicken, und fiir eine entsprechende Stimmung laufen im Hintergrund leise
Gesidnge aus Taizé. Die Erfahrungen mit dem ,,Ort der Stille” sind durchweg
positiv — freiwillige Mitwirkende berichten von Gespréachen, auch wenn im Lauf
des Abends diese aufgrund des steigenden Alkoholpegels zunehmend schwierig,
aber bisweilen auch unterhaltsam wurden. Das Team verbucht das Projekt als
erfolgreich: Im August 2025 war es zu 400 Kontakten bei rund 120°000 Be-
sucherinnen und Besuchern auf dem zweitégigen Stadtfest gekommen.

»Pop Up Stille“ im Advents- und Weihnachtsmarkt

Andere ,,Stille“-Projekte der Cityseelsorge sind als einmalige Experimente an-
gelegt und wollen insbesondere eine bestimmte Zeit spirituell begleiten: den
Advent. Im Winter 2018/2019 mietete die Cityseelsorge ein leerstechendes Ge-
schiftsensemble fiir drei Monate in der St. Galler Altstadt und installierte dort ,,Pop

Pop Up Stille: Wer eintrat, konnte sich im Vorraum zunachst an Stille ge-
wohnen — und dann weitergehen.




147;

Ann-Katrin Gasslein—,Wir treten als Anwalte fir die Stille auf”

Up Stille* in zwei Raumen. Wiahrend der ganzen Adventszeit war ,,Pop Up Stille*
geoffnet und richtete auch mehrere Veranstaltungen aus. Das Kernprogramm sah
einen Empfangsraum vor, wo tagsiiber immer eine Person anwesend war und
eine Tasse Tee anbot. Hier war es moglich, sich geddmpft und fliisternd zu unter-
halten, sich in bequemen Sesseln zwischen Schafsfellen aufzuwdrmen und in
Literatur zum Thema ,,Stille* zu schmdkern. Auf Wunsch bot der jeweilige Gast-
geber oder die Gastgeberin auch eine Handmassage an. Im zweiten — dahinter
liegenden — Raum herrschte dann wirklich Stille. Mit Hocker oder Kissen liess
sich auf dem Boden meditieren. Wem dies zu viel Stille war, konnte Kopfhdrer
ausleihen und einer Meditationsanleitung oder Adventsmusik lauschen. ,,Pop Up
Stille* war als Weg angelegt, der Menschen die Moglichkeit bot, in eine ent-
sprechend stille Situation in ihrem eigenen Tempo einzutreten und so lange wie
gewlinscht zu verweilen. — Das Fazit zu diesem ressourcenintensiven und nicht
giinstigen Projekt fallt insgesamt positiv aus: Vor allem die Medien reagierten aus-
gesprochen positiv auf ,,Pop Up Stille*; Berichte erschienen im TV-Format ,,10
vor 10%, in der ,,Tagesschau*
und wihrend der gesamten
Adventszeit regelmissig im
Newsticker des SRF.

Ein Jahr spéter, im Dezember
2021, richtete die Cityseel-
sorge erneut einen frei-
stechenden Laden in der Alt-
stadt ein, aber diesmal unter
dem Vorzeichen ,,Stadtwald:
Stille im Advent“. Aus den um-
liegenden Waldern wurden mit
Hilfe von Forstereien Laub,
Tannenbdume, Baumstimme
sowie einige ausgestopfte
Waldtiere in das Laden-
lokal gebracht. Wéhrend der
Offnungszeiten war auch hier
stets eine freiwillige Person
vor Ort, die die Menschen in
der Fussgidngerzone ansprach,
zum Besuch und Verweilen

einlud, darauf aufmerksam
machte, dass im ,,Stadtwald*
nicht gesprochen werden

transformatio;



148;

Ann-Katrin Gasslein—,Wir treten als Anwalte fir die Stille auf”

sollte, und die im Anschluss fiir Gesprache ,,auf der Gasse* bereitstand. Im ,,Stadt-
wald“ herrschte keineswegs Gerduschlosigkeit; vielmehr war die Atmosphére
durch Vogelgezwitscher, rauschende Blitter und knackende Zweige gestaltet.
Am Ende des kleinen Spaziergangs durch den ,,Stadtwald“ verwies eine iiber-
raschende kleine Futterkrippe auf den Advent und das anstehende Weihnachts-
fest.

Ein Kontrastprogramm zum fixen Ort war das Projekt ,,Stille to go* — ein Spiel
mit der akustischen Stille und einem ,,Give Away* als Hommage an den Zeitgeist:
Die Cityseelsorge liess Ohrenstopsel samt Verpackungen produzieren und ver-
teilte diese — mit Unterstiitzung von Freiwilligen — wihrend der Adventszeit
am Hauptbahnhof an morgendlich davoneilende Pendlerinnen und Pendlern.
Ab 8.00 Uhr stand etwas mehr Zeit fiir Gespriache zur Verfiigung. Die Ver-
packung verwies auf die eigens eingerichtete Website stille.sg: Dort waren neben
Meditationsanleitungen auch Portraits unterschiedlicher Menschen aufgeschaltet,
die von ihrem jeweils personlichen ,,Stille-Ort™ erzdhlten, darunter auch ein
praktizierender Muslim, ein Yoga- und ein Meditationslehrer. Menschen, die
,»Stille-Ohrenstopsel erhalten hatten, konnten Fotos ihrer eigenen Lieblingsorte,
wie den eigenen Garten oder eine Bank im Wald, einsenden. Wéhrend ,,Stille to
g0 erneut ein grosses Medienecho ausloste und bei den Einsédtzen am Bahnhof
sehr viele Kurzkontakte entstanden, erwies es sich als schwierig, Menschen
zu mehr Engagement zu bewegen. Die Einsendungen der stillen Lieblingsorte
blieben iiberschaubar, Website und Social-Media-Kanile erhielten durchschnitt-
liche Resonanz.

Aus den Projekten der letzten Jahre ziechen Wenk und Rieger einige Lehren:
Sakralrdume wiirden sich grundsétzlich gut fiir eine Einladung zur Stille eignen,
insbesondere wenn sie auch sonst gut frequentiert oder touristisch interessant sind.
Offene Portaltiiren und ein einladend gestalteter Empfang kdnnen viel bewirken.
Doch Cityseelsorge will in erster Linie Menschen ansprechen, die im sdkularen
Raum beheimatet sind und Stille nicht unbedingt in Kirchen suchen. Deshalb
ist grundsétzlich der ganze offentliche Raum nutzbar. Wenn ein ,,Stille-Stand-
ort™ wirklich viele Menschen erreichen will, diirfen hinsichtlich der Lage keine
Kompromisse eingegangen werden: Der Ort muss zentral, sehr gut frequentiert
und mdglichst frei von Zugangsbarrieren sein.

Niedrigschwellige Angebote fiir eine breite Offentlichkeit zu schaffen ist Kernan-
liegen der Cityseelsorge. Das gesamte Portfolio zeigt, dass es oft laut und farbig
zugeht: ,,Wir wollen Menschen aktiv ansprechen und Aufmerksamkeit erzielen®,
meint Rieger. In erster Linie geht es um Kontaktaufnahme mit Menschen, die von
anderen kirchlichen Angeboten nicht erreicht wiirden. ,,Stille ist nicht unbedingt
das typische Aushingeschild.” Daher brauche es Personal mit entsprechendem

transformatio; 2025—Heft 2


http://stille.sg:

149;

Stille als Geschenk: mit persdnlichen
Ansprachen und Ohrstépseln als
,Give Aways" am Bahnhof.

Ann-Katrin Gasslein—,Wir treten als Anwalte fir die Stille auf”

Charisma fiir das Thema, das schliesslich vom ganzen Team mitgetragen werden
soll.

Zuletzt bleibe die Einsicht, trotz bester Auswertung mit einer gewissen Rat-
losigkeit leben zu miissen: ,,Es ist unklar, was genau der Weg in die Stille bei
den Menschen auslost®, fasst Rieger zusammen. Moglicherweise bewirke die
Stille etwas Positives, 10se Reflexionen aus, fiihre ins Gebet; moglicherweise
sei der Kontakt mit dem Stille-Angebot aber auch eine Konfrontation mit der
eigenen Einsamkeit. Denn: Stille ist nichts fiir Feiglinge. Das weiss nicht nur
Zen-Meditationsmeister Niklaus Brantschen, sondern auch das Team der City-
seelsorge. ,,Wer sich der Stille aussetzt, wird manches iiber sich selbst gewahr,
das er vielleicht gar nicht wissen will“, so Wenk. Es erfordert Kraft, in der Stille
zu bleiben — besonders, wenn man sich ihr wirklich stellen will.

Ausblick

Fiir Matthias Wenk ist es mit der Stille noch lange nicht zu Ende. Sein Anliegen ist
es, in kiinftigen Projekten den antikapitalistischen und konsumkritischen Impetus
der Stille herauszustreichen. ,,Mir schwebt ein Ort namens , Wunsch-Los® vor,
meint er. Name und Idee stammen von Gilgi Guggenheim, der Griinderin des
,Museum of Emptiness® in St. Gallen. Mit ihr zusammen wiirde er gerne einen

transformatio;



150; Ann-Katrin Gasslein—,Wir treten als Anwalte fir die Stille auf”

solchen Ort schaffen: ,,Dort geht es um einen Moment ohne Natel, ohne Schliissel,
um die Erfahrung von Leere und Freiheit, um die Erkenntnis, dass Reduktion
Lebensqualitdt und Vertiefung schafft.“ Roman Rieger sieht Potenzial darin,
Stille in bereits bestehenden Projekten explizit zum Ausdruck zu bringen: ,,In
gut zuginglichen Sakralraumen konnte mit personlichen Fithrungen oder auch
mit Audio-Guides ein ,,Weg zur Stille* geschaffen werden®, iiberlegt er. Damit
wiirden auch die touristisch und kunsthistorisch interessierten Besucherinnen
und Besucher auf einer spirituellen Ebene angesprochen. Beliebte Projekte der
Jugendarbeit wie das adventliche Kerzenziehen in einem Zelt konnten besondere
Zeitfenster der Stille schaffen und diese entsprechend ankiindigen, ,,zum Beispiel
jeweils um die volle Stunde, zum Glockenschlag®.

Alle Bilder © Cityseelsorge Katholisch St. Gallen

transformatio; 2025—Heft 2



7

7

A‘_-l
C\

! \
AN
o

S

‘““I-lll'“'ﬂ”
‘
_“'lllll

S N
DN

e

R e
7".- Z
LALLLLdX
=== g



152; Gordon Matthews—,Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

»Sel still vor dem Herrn
und warte auf ithn!

Die Bedeutung der Stille flir mich als Quaker

,,Set still vor dem Herrn und warte auf ihn!““ (Psalm
37,7) — das ist es, was wir Quiker wahrend unserer

Andachten tun.

Gordon Matthews

Quiker, lebt seit 2020 in einer 6kumenischen Lebensgemeinschaft in Wethen (D)
und arbeitet als Ubersetzer und Friedensarbeiter fiir Pax Christi in der Erzdidzese

Paderborn

transformatio; 2025—Heft 2



153;

1 §29.02 in Quéker. Glaube und Wirken.

Das Handbuch enthélt neben Beschlisse und
Regelungen der Britischen Jahresversammlung
Zitate und Passagen aus Verdffentlichungen vieler
verschiedenen Quaker seit den Anféangen der
Bewegung Mitte des 17. Jahrhunderts bis zum Jahr
1994. § 29.02 ist ein Zitat aus dem Protokoll des
Meeting for Sufferings, Marz 1992.

2 Homepage von Woodbrooke: https://www.
woodbrooke.org.uk/people/adwoa-burnley/ [Zugriff:
6.10.2025].

Gordon Matthews—,Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

Wir schweigen still und horchen auf die Stimme Gottes. Wir halten
Ausschau nach der Gegenwart Gottes mitten unter uns, mitten in
uns. Das ,,Innere Licht®, das jedem Menschen innewohnt, wird
sichtbar, wenn wir unsere Augen schliefen und nur noch mit den
Augen des Herzens schauen.

,.Der Herr sprach (zu Elia): Geh heraus und tritt hin auf den Berg
vor den HERRN! Und siehe, der HERR ging voriiber. Und ein grofer,
starker Wind, der die Berge zerriss und die Felsen zerbrach, kam
vor dem HERRN her; der HERR aber war nicht im Wind. Nach dem
Wind aber kam ein Erdbeben; aber der HERR war nicht im Erd-
beben. Und nach dem Erdbeben kam ein Feuer; aber der HERR
war nicht im Feuer. Und nach dem Feuer kam ein stilles, sanftes
Sausen” (1 Konige 19,11-12).

Ein , stilles, sanftes Sausen* horen wir nur in der Stille, wenn keine Gerdusche zu
horen sind, wenn keiner mehr redet, wenn ich selbst nichts sage und auch keine
Worte mehr durch meinen Kopf gehen. Es bleibt nur das Ein- und Ausatmen.

,,Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen. Woher kommt mir Hilfe? Meine
Hilfe kommt vom HEgrrN, der Himmel und Erde gemacht hat* (Psalm
121,1-2).

Die Stille ist fiir uns Quiker kein Selbstzweck. In der Stille zeigt uns das ,,Innere*
oder das ,,Inwirtige Licht* den Weg, den wir gehen sollen. Und wir erfahren Trost
und Ermutigung durch die Heilige Geistkraft. Die Fithrung und Stiarkung durch
die Heilige Geistkraft erfahren wir nicht nur als einzelner Mensch in unseren
eigenen vier Winden oder an einem menschenleeren Ort, sondern auch als Ge-
meinde in unseren Versammlungen.

1992 protokollierte das ,,Meeting for Sufferings”, das Exekutivkomitee der
britischen Quaéker:

,.Die Grundlage unserer Arbeit besteht in unserem Warten und Horchen auf
den Geist. Lasst den liecbenden Geist eines licbenden Gottes uns rufen und
uns fiithren. Diese Fithrung ist sowohl personlich wie auch gemeinschaftlich.
Wird sie in einer gesammelten Andacht wahrhaft gepriift, so werden wir

]

herausfinden, dass uns Kraft und Mut zum Gehorsam gegeben sind.

Fiir Adwoa Burnley, die derzeitige Moderatorin (,,clerk’) der britischen Jahres-
versammlung der Quéker, ist es ,,aullerordentlich wichtig, einen Rahmen zu
schaffen, in dem wir auf das stille, sanfte Sausen lauschen und uns dadurch leiten
lassen konnen.””

In unseren ,,Geschéftsandachten® (meetings for worship for business), in denen
wir anfallende Aufgaben regeln, suchen wir nicht den Konsens, sondern die Ein-
mitigkeit, d. h. die Erkenntnis, dass wir einen Weg flir die Gruppe bzw. die Ge-

transformatio;


https://www.woodbrooke.org.uk/people/adwoa-burnley/
https://www.woodbrooke.org.uk/people/adwoa-burnley/

154;

Gordon Matthews—,Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

meinde oder flir die Jahresversammlung gefunden haben, der mit dem Liebes-
willen Gottes im Einklang ist. Fiir diese Suche brauchen wir die Fithrung durch
die Heilige Geistkraft, durch den Geist Gottes. Am Ende des Prozesses wird
ein Beschluss protokolliert. Das Protokoll wird vorgelesen und durch die Ver-
sammlung verabschiedet — oder eben nicht, wenn eine(r) der Anwesenden spiirt,
dass der vorgeschlagene Weg nicht ganz im Einklang mit dem Liebeswillen
Gottes ist. In diesem Fall ist der Prozess noch nicht abgeschlossen. Die Suche
geht in der Stille weiter, bis eine Person eine Regung des Geistes spiirt, die in eine
bessere Richtung weist. Wenn die gedullerten Gedanken Resonanz finden, wird
das zuerst vorgeschlagene Protokoll dementsprechend gedndert und (ohne Ab-
stimmung) verabschiedet. Das ganze Prozess der Entscheidungsfindung unter der
Fiihrung durch den Geist ist vergleichbar mit der Erfahrung der Apostel bei der
Versammlung in Jerusalem, die in Kapitel 15 der Apostelgeschichte beschrieben
wird.

Dass eine Gruppe oder sogar eine Jahresversammlung sich auf diese Weise durch
den Heiligen Geist leiten lasst, erlebe ich immer wieder. Eine besonders beein-
druckende Erfahrung konnte ich vor etwa zwanzig Jahren wéhrend einer Jahres-
versammlung der britischen Quéker in York machen. Damals durften gleich-
geschlechtliche Paare nicht heiraten, aber unter den Quikern gab es mehrere
Paare, die in einer Quékerandacht heiraten wollten, genauso wie heterosexuelle
Paare dies tun. Manche der bei der Jahresversammlung anwesenden Quéker
fiirchteten eine Abwertung der traditionellen heterosexuellen Ehe, falls gleich-
geschlechtliche Paare heiraten konnten. Wéhrend der Versammlung klagten
allerdings mehrere homosexuelle bzw. lesbische Quéker ihr Leid. Wir alle horten
einander zu — mit offenen Ohren des Herzens, wage ich zu behaupten. Am Ende
der langen Geschiftsandacht wurde ein einmiitiger Beschluss protokolliert. Die
britischen Quiker wollten die damalige Regierung des Vereinigten Konigreichs
bitten, durch eine Gesetzesdnderung die Heirat gleichgeschlechtlicher Paare in
Quiékerandachten zu ermdglichen.

Solche Offenheit gegeniiber den Regungen des Heiligen Geistes muss geiibt
werden, sonst werden wir durch unsere egoistischen Angste und Wiinsche oder
durch Ideologien verfiihrt, statt durch die Liebe Gottes gefiihrt zu werden.

Ich versuche wie Bruder Lorenz wiéhrend des ganzen Tages immer wieder
innezuhalten und der Gegenwart Gottes nachzuspiiren. Bruder Lorenz schrieb:
,Durch das Aufstehen nach meinem Fallen und durch regelmifBige Taten des
Glaubens und der Liebe bin ich in einem Zustand, in dem es mir so schwerfillt,
nicht an Gott zu denken, wie es frither fiir mich war, mich an Gott zu gewhnen.
So weit bin ich noch lange nicht gekommen, aber ich bemiihe mich.

Seit Ende Oktober 2023, als Pierbattista Pizzaballa, der Lateinische Patriarch von
Jerusalem, zu einem Tag des Fastens und Betens aufrief, faste ich (mit seltenen
Ausnahmen) jeden Dienstag. Bei den Quékern ist das Fasten nicht {iblich, aber
ich finde es als geistliche Ubung bzw. Disziplin hilfreich. Immer wieder, wenn ich

transformatio; 2025—Heft 2



155;

3 Bruder Lorenz, Gedanken.

4 §2.16 in Quaker Glaube und Wirken.

5 Hier zitiere ich die englische Mystikerin Juliana
von Norwich (um 1342-1413): ,And all shall be well
and all shall be well and all manner of things shall
be well.”

Gordon Matthews—,Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

Hunger spiire, halte ich inne und versuche die Gegenwart Gottes wahrzunehmen.
Wir leben nicht vom Brot allein.

Rufus Jones, ein prominenter US-amerikanische Quiker, schrieb 1937: ,[Die
frithen Freunde] endeckten, dass Stille eine der besten Vorbereitungen fiir eine
Zwiesprache [mit Gott] und fiir die Annahme von Inspiration und Fithrung ist.
Sicherlich besitzt Stille an sich nichts Magisches. Es kann sich um reine Leere
handeln, das Fehlen von Worten oder Gerduschen oder Musik. Aber sie kann auch
eine intensive Pause, ein belebtes, kreatives Schweigen, ein tatsdchlicher Moment
der gemeinsamen und wechselseitigen Ubereinstimmung mit Gott sein.** Er be-
zeichnete die Quédkerandacht als ,,gemeinsame mystische Erfahrung® (,,group
mysticism®).

Als Student in Bradford, einer Industriestadt im Norden Englands, begegnete
ich dem Quéker Adam Curle, dem ersten Professor der damals neu gegriindeten
School of Peace Studies an der University of Bradford. Ich fuhr mit ihm zusammen
zu einer Tagung des damaligen Peace and International Relations Committee der
britischen Quiker. Er war der Hauptreferent. Ich bereitete mich auf die Tagung
vor, in dem ich sein Buch ,,Mystics and Militants* las. Was ich las, hat mich tief
beeindruckt. Mir wurde klar, dass Mystiker zu sein und sich militant fiir Frieden
und Gerechtigkeit einzusetzen, unweigerlich zusammenpassen.

1989, wihrend im Kalten Krieg noch aufgeriistet wurde, schrieb ich: ,,Aus der
Tiefe des echten Gebetes kommt die Sehnsucht nach Frieden und die Leiden-
schaft fiir Gerechtigkeit. Und unsere Antwort auf Gewalt und Ungerechtigkeit
hei3t inniger beten, da nur Gott uns den Weg aus dem Unheil zeigen kann, in dem
sich die Welt befindet. Und nur Gott gibt uns die Kraft, diesem Weg zu folgen.
[...]. Es ist nicht unbedingt nétig, hinzuknien. Beten miissen wir jedoch auf jeden
Fall. Im jetzigen Moment ist das Beten angesagt. Die Felder und Baume und
Lerchen rufen uns auf zum Dank und Lobpreis, denn sie verkiinden die Herr-
lichkeit Gottes. Der Larm eines Flugzeugs ldsst mich an Kriege und an die Vor-
bereitung auf den Krieg denken, so dass ich bewegt werde, um Frieden zu beten.
Der Larm eines Autos auf der Strafle 1dsst mich an die Umweltverschmutzung
und die Zerstdrung des Planeten und an meine Mittéterschaft denken, die ich
beichten sollte. Wenn ich tief in meinem Herzen bete und die Stille, in der der
Lerche singt, horen kann, werde ich erkennen, dass mir meine Mittiterschaft
bei der Zerstérung des Planeten vergeben worden ist und dass Gott mir Frieden
schenkt, wenn ich das annehmen kann und dass ,alles gut sein moge und alles
gut sein moge und alle Arten von Dingen gut sein moégen‘.’> Aber es ist nicht alles
gut, weil wir Menschen mit Gott und mit unserem wahren Selbst nicht mehr ver-
bunden sind. [...].

Einige von uns laufen Gefahr, sorgenvoll zu versuchen, die Welt zu retten, als
ob die Rettung der Welt von uns abhinge und nicht einmal Gott uns dabei helfen
konnte. Wir betreiben politischen Aktivismus, ohne zu beten. Andere laufen Ge-
fahr, selbst gar keine Rolle zu spielen, als ob Gott kommen und alles gut machen
wiirde, ohne dass wir Menschen {iberhaupt etwas tun miissten. Dies wire Gebet

transformatio;



156;

6 Matthews, prayer, 717. Ubersetzung ins
Deutsche durch den Autor.

7 Matthews, smile, 353. Ubersetzung ins
Deutsche durch den Autor.

8 Vgl. Lacout, God is silence. Ubersetzung ins
Deutsche durch den Autor des Beitrags.

9 Vgl. Fox, Journal 1658.

Gordon Matthews—,Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

ohne politische Aktion. Wir miissen einen Mittelweg zwischen diesen beiden
Extremen finden. Wir miissen der Fiihrung des Geistes aktiv folgen und gleich-
zeitig unser Vertrauen in die Liebe Gottes setzen.

Zwei Jahre vorher, nachdem ich das ,,Testament of Devotion* von Thomas Kelly,
dem in der Okumene anerkannten Quiker-Mystiker des 20. Jahrhunderts, gelesen
hatte, schrieb ich: ,,Ich habe mich an Gott gewandt, wenn ich eine schwierige Ent-
scheidung zu treffen hatte oder wenn ich Kraft gesucht habe, in dunklen Zeiten
Schmerzen zu ertragen. Aber ich lerne nur langsam an dem Ort zu wohnen, von
dem die Fithrung ausgeht. Dies ist ein Ort der Liebe und Freude und des Friedens,
selbst inmitten von Schmerzen. [...] Wenn wir in der Gegenwart Gottes leben,
werden wir vom Geist geleitet. Wir tun gut daran, uns zu erinnern, dass die
Fithrung durch den Geist nicht so sehr von Gott abhingt, der immer da ist, uns
zu fithren, sondern von unserer Bereitwilligkeit, gefiihrt zu werden. Wir miissen
willens sein, ebenso in die Dunkelheit gefiihrt zu werden wie auf griine Wiesen
und an stille Wasser. Wir brauchen uns nicht vor der Dunkelheit zu fiirchten, denn
Gott ist da (vgl. Psalm 23).*7

Bei mir und bei vielen anderen Quéker finden einige Passagen aus der Sammlung
,,Quiker. Glaube und Wirken gro3e Resonanz. Ich mdchte hier noch zwei davon
zitieren:

,.In der aktiven Stille beginnt das innere Licht zu leuchten — ein winziger
Funke. Damit die Flamme entfacht werden und wachsen kann, miissen die
spitzfindige Erorterung und der Tumult unserer Gefiihle zum Verstummen
gebracht werden. Durch Aufmerksamkeit voller Liebe ermdglichen wir
dem Inneren Licht aufzulodern, unser ganzes Sein zu erleuchten und unser
ganzes Wesen zu einer Lichtquelle zu machen, die nach aufen strahlt.
Sollen Worte die Botschaft des Friedens iiberbringen, so miissen sie in
einer erldsenden Stille gereinigt werden. Das Recht zu sprechen ist eine
Ermahnung zur Pflicht des Zuhorens. Das gesprochene Wort ist ohne auf-
merksame Zuhorer und stille Herzen von keinerlei Bedeutung. Stille ist
die liebevolle Annahme des anderen. Die Worte, die aus der Stille hervor-
gehen, missen in Stille empfangen werden® (§ 2.12).°

,»Sei still und ruhig in deinem Inneren und frei von eigenem Denken; dann
wirst du das Walten Gottes erfahren, wie es deine Sinne auf den Herrn lenkt,
aus welchem das Leben kommt; und dann wirst du Seine Kraft spiiren, die
dich stark macht gegen alle Stiirme und Unwetter. So allein wirst du Ge-
duld erlangen, Unschuld, Reinheit, Ruhe, Festigkeit und Frieden in Gott, in
Seiner (allgegenwartigen) Kraft (§ 2.18).°

Fiir mich, der bereits als Kleinkind Quékerandachten kennenlernte, ist es immer
noch schwierig, frei von meinem eigenen Denken zu werden. Manchmal, statt
mein Herz fir die ,,Stimme* Gottes zu 6ffnen, versuche ich meine Gedanken zu
sortieren, um einen Sinn darin zu erkennen. Manchmal, wenn die Nacht zu kurz
war, schlafe ich wahrend der Andacht ein. Manchmal gelingt es mir jedoch, mich

transformatio; 2025—Heft 2



157;

Swarthmoor Hall in Ulverston (Retreat
der Religious Society of Friends
[Quakers]).

(ERSHUR I

Gordon Matthews—,Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

auf die Gegenwart Gottes in der Stille zu konzentrieren. Dann kann ich unter
Umsténden spiiren, dass Gott mir etwas ,,sagen‘ will. Manchmal ist die Botschaft
flir mich allein. Andernfalls ist die Botschaft fiir die versammelten Freundinnen
und Freunden, wie wir uns nennen, bestimmt. Dann teile ich die Botschaft der
Gruppe mit.

Den anderen Mitgliedern der Gruppe geht’s vielleicht &hnlich wie mir. Wahrend
einer Andacht, die meistens eine Stunde dauert, werden oft zwei oder drei oder
noch mehr Freundinnen und Freunde eine Botschaft mitteilen. Wir praktizieren
die Priesterschaft aller Glaubigen. Da die Botschaften meist kurz sind — zwei oder
drei Minuten vielleicht — harren wir die meiste Zeit in der Stille. Die Botschaften
bauen aufeinander auf. Oder — noch besser — sie fiihren immer weiter in die Tiefe,
wo wir gemeinsam dem Gott begegnen, der/die uns alle liebt. Eine solche An-
dacht bezeichnen wir als ,,gathered meeting®, ,,gesammelte Andacht®.

Wihrend der siebzig Jahren meines bisherigen Lebens habe ich unterschied-
liche Andachtskreise oder Gruppen in England (Portsmouth, Bradford, Central
Manchester, Bourneville, Selly Oak, Stevenage, Kingston-upon-Thames,
Evesham, Swarthmoor), in Deutschland (Marburg, Ko6ln) und in Briissel eine
Zeitlang regelmaBig besucht. Die Andachten waren meistens am tiefsten dort, wo
wir uns alle gut kannten und iiber Jahre regelméfig zur sonntidglichen Andacht
zusammenkamen.

Seit der Corona-Epidemie treffe ich mich einmal im
Monat per Zoom zur Andacht mit anderen Quéikern,
die, wie ich, einen Bezug zu Swarthmoor Hall im
Nordwesten Englands haben. Das Haus wurde
1652 zum Zentrum fiir die ersten Quéker, die sich
damals im Norden Englands zusammenfanden.
Meine Frau und ich verbrachten 2016 fiinf Monate
in Swarthmoor Hall als ,,Friends in Residence®.
Manche andere in der Gruppe, die sich monatlich
per Zoom zur Andacht trifft, waren mal Friends in
Residence in Swarthmoor Hall. Wir sind meistens
nur sieben oder acht Quékerinnen und Quéker,
die zur Andacht zusammenkommen. Inzwischen
kennen wir uns ziemlich gut. Am Anfang war ich
skeptisch. Ich konnte mir schwer vorstellen, dass
eine gesammelte Andacht per Zoom zustande
kommen konnte. Meine Erfahrung mit diesen Andachten hat mich anderes ge-
lehrt. Oft spiire ich in der Tiefe meines Herzens die verbindende Gegenwart
Gottes mitten unter uns.

transformatio;



158;

Gordon Matthews—,Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

Bruder Lorenz, All meine Gedanken sind bei dir. In Gottes Gegenwart leben,
hg. von Reinhard Deichgraber (Klassiker der christlichen Spiritualitt),
Wildenau, o.J..

George Fox, Journal of George Fox 1658, ediert v. John L. Nickalls, on-
line greifbar: https://www.cambridge.org/core/books/abs/journal-of-
george-fox/1658/D764BD393F9CC4B581C3B4336487E77B [Zugriff:
27.11.2025].

Gordon Matthews, Mixing prayer and politics, in: The Friend, 147 (1989) 717.
Gordon Matthews, With a smile into the dark, in: The Friend, 145 (1987) 353.

Pierre Lacout, God is silence, online: https://de.scribd.com/docu-
ment/251173764/God-is-Silence-Pierre-Lacout [ Zugriff: 27.11.2025].

Quiiker. Glaube und Wirken, dt. Ubersetzung des Handbuchs zur christlichen
Lebensfiihrung der Britischen Jahresversammlung der Religidsen Ge-
sellschaft der Freunde (Quiker), hg. Religiose Gesellschaft der Freunde
(Quéker), Deutsche Jahresversammlung 2002 (3. Aufl. 2016).

Vor etwa zwei Jahren, wihrend einer stillen Retraite im Nachbardorf, ging ich
allein durchs Diemeltal spazieren. Folgendes Lied (rechts) kam mir in den Sinn:

transformatio; 2025—Heft 2


https://www.cambridge.org/core/books/abs/journal-of-george-fox/1658/D764BD393F9CC4B581C3B4336487E77B
https://www.cambridge.org/core/books/abs/journal-of-george-fox/1658/D764BD393F9CC4B581C3B4336487E77B
https://de.scribd.com/document/251173764/God-is-Silence-Pierre-Lacout
https://de.scribd.com/document/251173764/God-is-Silence-Pierre-Lacout

159;

You re in the air that we breathe

Gordon Matthews—,Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

Gordon Matthews
C G Dm G7 C
4 2 D i I y 2 | y
f~3H— p=| p S— 7 P S—
\V ‘ - - <
~——— "'\/
1.You'rein the air that we breathe-. You're in the wa-ter and wine-.
2You'rein the birds in the air - . You're in the fish in the sea-.
C G F Dm G
)
y 4N I y ] - y 2 - .
[ an o PN PN .
ANI ®
[y ¢
You're in the bread that we eat - . You are the fi-re di-vine - .
You're in the sheep in the fields-. You're in my dog and in me -
C G Dm G7 C
9
_9 f } I i
y 4N | | | y ] 4 | y 2 y ] |
!9 ‘ o PN PN | PN ‘A =I o
e A o o
3You're in the peo-ple next door - . And those in the val-ley be-low - . And 1
C G F Dm G
13
= ] 7 ‘ ‘ 7
P S— o P S—
e !
know that where-ev-er [ go -, you're in both friend - and foe -
C G Dm G7 C
”
y 4N y 2 - | y ] -
[ an PN | | PN
ANV
e S o o
4You're in the air that we breathe-. You're in the wa-ter and wine-.
C G F Dm G
ﬁp
y 4N y 2 - y 2 - 4_
o] : 2 - A
e !
You're in the bread that we eat - . You are the fi-re di-vine-.
F C Dm F G Am
25
) — ~ |
S ie—— S ' o b=
o)
Our god is a liv-ing -  god God lives in  you -and  me.
F C Dm F C G
29
_9 | |
| | | |
| | y ] (%] y 2 - .
:@—J—o - e L ] e >
oJ o o ¥_
Our god is a lov-ing -  god, a god who sets - us free - .

©beim Autor



160; Gordon Matthews—,Sei still vor dem Herrn und warte auf ihn“

2005 bis 2012 war ich Hausmeister des Andachtshauses in Evesham, einer Klein-
stadt im Westen Englands, und fuhr jeden Freitag zum Folk Club in Worcester. In
der nichtlichen Stille ist mir folgendes Lied ,,eingefallen‘:

Let the Silence Ring Lasst die Stille klingen

Melody and lyrics: Gordon Matthews In dieser dunklen Welt sehen wir selten
https://letthesilencering.wordpress.com/ die Schonheit dieser Erde,

In this dark world we rarely see den bunten Teppich,

The beauty of the Earth, die uns seit unserer Geburt umgibt.

The richly coloured tapestry Refrain: Lasst das Licht leuchten.
Surrounding us from birth. Lasst die Stille lauten.

Refrain: Schau in deinem Herz hinein

Let the light shine und lasst deine Seele singen.

And let the silence ring. In diesen dunklen Zeiten der Angst und gewaltsamen
Look into your heart Konflikten

And let your soul sing. brauchen wir das Licht, um zu sehen

In these dark times of fear and strife die Schonheit jedes menschlichen Lebens,
We need the light to see der ganzen Menschheit.

The beauty of each human life, Die Strafen sind heutzutage selten ruhig,
Of all humanity. auch mitten in der Nacht.

The streets are rarely silent now, Aber jetzt nachts um vier Uhr ist es still.
Even in the dead of night. Der Mond scheint hell.

But at 4 a.m. it’s quiet now, Schau einfach hinauf zu den Sternen da oben
The moon is shining bright. und werfe deine Angst raus.

Just look up at the stars above Das ewige, stille Lied der Liebe

And cast away your fear. wird dein Inneres Ohr beriihren.

The eternal, silent song of love
Will touch your inner ear. Ubersetzung ins Deutsche durch den Autor.

transformatio; 2025—Heft 2


https://letthesilencering.wordpress.com/

»Morgenstille. Reines Geschenk, reiner Ursprung.*

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.



eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
Inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,
auschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung
, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
_ichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen
ang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan
eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,
auschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung
, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
_ichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen
ang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan
eit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe
ntemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing
Inkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden
, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts i

Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa,
jeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung
jen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit,
{erzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leise
le zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit,
k, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft
erweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still
wusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei
inkenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft,
als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit,
ulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschwei
Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit,
enklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit,
, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten
s, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen
imuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi
Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct i keit, Leichti it, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen
'Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang
Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit.
litation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation
en, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit,
keit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz
r Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts
cio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket,




R~ e R R A A

u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stlllepunkt Achtsamkelt Scl Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, KIangIosngken Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen,
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck k Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort,
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit,
bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspann
uriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, KI
indstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sp
iderhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence,
essizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonan|
inkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, inn
ewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumer
edankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als
chweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza,
ilenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft,
en, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichti
chattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwes
ugenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio,
iljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, L.
himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Sam
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal
lang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt i
tille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschieden!
eere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedli
u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen,
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck k Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort,
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit,
bgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspann
uriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k igkeit, Schattenklang, Atem, KI
indstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sp
iderhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence,
essizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonan|
inkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, inn
ewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumer
edankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als
chweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza,
ilenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft,
en, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Schweigsamkeit, Leichti
chattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwes
ugenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio,
iljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, L.
himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Sam
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal
lang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt i
tille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschieden!
eere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedli
u, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Sch
iefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen
inklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheni
elassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen,
ontemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anji
tillepunkt, Achtsamkeit, Sck k Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhérbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nacht
ortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Ténen, Einklang, Ruhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort,
etzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gelassenheit, tystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit,
bgeschiedent ~~hen, chimmuk, n, maun, ~weilen, Seelenr n, Stillel Ischweigen, Harmonie, Entspanni
uriickgezogen *hi, Stilleben t, Ruhep tishina, anj ig :htigkeit, Schattenklang, Atem, KI
indstille, Her: hwebe, Weite, Ti ichtleere, 1horbark nerei, Gedanken. wfrieden, \ keit, sanfte Prasenz, Klang der Al 2it, Augenblick, Schweigen als Sp!
iderhall, Stille :n den Toénen, Eink hezeit, Se , Stille al chweigen als Antu Nichts im s Jetzt im Nichts, Stille, silencio, n, hiljaisuus, Schweigen, silence,
essizlik, Ruhe gan, Gelassenhei 1, Meditatic Bewuss nzio, utulivu, Klar .ukesa, Ab enheit, sheket, Leere, samt, Laus: mmuk, Nichtstun, maun, Resonan
inkehr, Verwe sl mmets .nnerer Fried «raft, Stil o Himeeseis Jdng, zuriicke friadlich Recinnunn My, Samadt en, Zuflucht, Ruhepol, Pause, inn
ewusst, tishin ~mkeit, Schweigsi zichtigke ~nlosigkeit, Wind: Tiefe, Zer are, Raum, Unhorbarkeit, Traumer

Leict

Leict

Leict

Leict

edankenstille * Prasenz, r Abwest L “orache, le 2n Ténen, , Ruhezeit, Seelenatem, Stille als
chweigen als das Nichts im Jetzt, t im Nicl , silencic suus, Schy ilence, Z heit, sessizlik, Ruhe, keheningan, nheit, tystnad, Meditation, cisza,

ilenzio, utulivt t, shizukesa, Abgesc it shel ,, samt, L , chimmuk, Nichtstur Resona Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, | ation, innerer Frieden, Stillekraft,
en, Harmonie, nung, zuriickgezogr :h, Besi lu, Sama 'ben, Zuflucht, Ruhe e, inner bewusst, tishina, anjing, Stillepu samkeit, Schweigsamkeit, Leichti
chattenklang, analacinlair s zruhe, S Neite, Tic ichtloore Do «eit, Trau rlnmlinemndilla Rinabibeindag, Wortl mnmfin PeXanes s~ Her Abwes
ugenblick, Sc aall, Stille z den Tone ., Stille als ¥ ichts ir 3, silencio,
iljaisuus, Schu__. ., _.._..__, __..____...cin, sessizlik, Ruhe, .._.._..agan,Gel..___...._., ,__.__, ..__..aun,cisza,Bewuss_.._.., _._.._._, .., ..., _.rukesa, .., __..__._...._., _.._._,___.e samt, L

himmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, contemplation, innerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Sam:
tilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt, Achtsamkeit, Sct k Leichti Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite,
ichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sanfte Prasenz, Klang der Abwesenheit, Augenblick, Schweigen als Sprache, leiser Widerhall, Stille zwischen den Tonen
uhezeit, Seelenatem, Stille als Kraft, Schweigen als Antwort, das Nichts im Jetzt, das Jetzt im Nichts, Stille, silencio, Innehalten, hiljaisuus, Schweigen, silence, Zufriedenheit, sessizlik, Ruhe, keheningan, Gel.
ystnad, Meditation, cisza, Bewusstheit, silenzio, utulivu, Klarheit, shizukesa, Abgeschiedenheit, sheket, Leere, samt, Lauschen, chimmuk, Nichtstun, maun, Resonanz, sanft, Einkehr, Verweilen, Seelenruhe, co
nnerer Frieden, Stillekraft, Stillschweigen, Harmonie, Entspannung, zuriickgezogen, friedlich, Besinnung, Mu, Samadhi, Stilleben, Zuflucht, Ruhepol, Pause, innerlich, still, bewusst, tishina, anjing, Stillepunkt,
chweigsamkeit, Leichtigkeit, Schattenklang, Atem, Klanglosigkeit, Windstille, Herzruhe, Schwebe, Weite, Tiefe, Zen, Lichtleere, Raum, Unhorbarkeit, Traumerei, Gedankenstille, Nachtfrieden, Wortlosigkeit, sal




164; Franz Téth—Apokalyptisches Schweigen

Apokalyptisches
Schweigen

Die Theologie der Stille in der
Johannesoffenbarung

Die Offenbarung des Johannes (Offb) verdichtet, was
im Alten Testament verschiedentlich angeklungen
ist: Stille 1st die Signatur der Gottesgegenwart. Sie
entfaltet sich in zwe1 Dimensionen, die ineinander-
greifen — Raum und Zeit. Als Raum begegnet sie im
Tempel, 1im Kult. Als Zeit strukturiert sie den Rhyth-
mus des Lebens: in der Sabbatstille.

Franz Téth

PD Dr. theol., Privatdozent an der Theologischen Fakultédt der Universitét Ziirich

transformatio; 2025—Heft 2



165;

1 Vgl u.a. Berger, Schweigen.
2 Vgl. Dinkler, Silent.

Franz Téth—Apokalyptisches Schweigen

In einer Welt, die vom unaufhorlichen Gerduschpegel bestimmt wird, wachst
das Bediirfnis nach Unterbrechung, nach Schweigen, Ruhe und Stille. Auch
die Kultur- und Sozialwissenschaften haben die Stille neu entdeckt: als ein
Phianomen, das Schutz und Konzentration schenkt, zugleich aber auch bedrohlich
wirken kann. Anthropologisch zeigt sich ihre Mehrdeutigkeit, theologisch ihre
Tiefe: Schweigen ist nicht blo das Gegenteil von Reden, sondern eine eigene
Sprache, deren Sinn sich erst im Kontext erschlief3t.!

Die neuere exegetische Forschung hat diesen Gedanken breit aufgegriffen. Im
Lukasevangelium etwa fungiert Schweigen als literarisches und theologisches
Mittel:> Zacharias verstummt im
Tempel, Jesus schweigt vor Herodes,
die Jinger werden zum Schweigen
verpflichtet. Solches Schweigen er-
zeugt Spannung, deutet Geheimnis
an, markiert gottliche Gegenwart.
Wihrend hier schon viel geforscht wurde, wurde die Johannesoffenbarung bislang
meist als Buch der Stimmen und Hymnen gelesen. Und doch steht im Zentrum
des siebten Siegels eine Szene, die scheinbar aus dem Rahmen fillt: ,,Es trat eine
Stille ein im Himmel — etwa eine halbe Stunde lang* (Offb 8,1).

Dass diese apokalyptische Stille nicht ein einzelnes Motiv ist, vielmehr in die
Mitte der Theologie der Johannesoffenbarung fiihrt, wird dann erkannt, wenn
man bedenkt, dass die grandiose letzte Vision vom Neuen Jerusalem ganz gepragt
ist von Ruhe und Stille — kein Lobpreis, keine Hymne ertént im Neuen Jerusalem,
kein storender Laut durchbricht die endzeitliche Ruhe. So miindet die Vision vom
Ende in eine nicht enden wollende Stille aus.

Die Stille in der Offenbarung erschlief3t sich, wenn man sie traditionsgeschicht-
lich verortet: in der Stille als Raum der Gottesgegenwart, in der Sabbatruhe als
Ordnung der Zeit — beides gebiindelt in der Tempelliturgie Israels.

Stille ist eine besondere Weise, Gott zu begegnen: Wer schweigt, rdumt der gott-
lichen Gegenwart Platz ein. Darum hat die Liturgie bewusst gesetzte Momente
der Stille. Die biblische Tradition kennt die Vorstellung: ,,Fiir dich ist Stille ein
Lobgesang, Gott, in Zion. Und dir gelobt man Geliibde. Der (du) das Beten er-
horst, zu dir hin kommt alles Fleisch® (Ps 65,2). Mit dem Hinweis auf Zion ist der
Tempel gemeint, in dem die Stille zum Lobgesang wird. Das kultische Schweigen
gilt als Zeichen der gottlichen Gegenwart, bei der sich die Gemeinde versammelt.
So wird die Stille zu einem wesentlichen Bestandteil des Jerusalemer Gottes-
dienstes — gleichrangig mit Lobpreis und Geliibde — und zu jenem Raum, in dem
auch das stille Gebet Erhorung findet. Stille ist demnach selbst Anbetung, weil sie

transformatio;



166;

3 Zu den Sabbatopferlieder vgl. Newsom, Songs.
4 Berger, Stille, 30.
5 Berger, Stille, 22-26.

Franz Téth—Apokalyptisches Schweigen

Gott nicht iiberredet, sondern ihn gewahren ldsst. So wird die Gemeinde in eine
Haltung gefiihrt, die Gottes Wort erwartet, anstatt es zu libertonen.

Besonders eindriicklich wird der Zusammenhang zwischen Stille und Gottes-
gegenwart in der Vorstellung vom himmlischen Kult, das sich ,,im Schweigen*
vollzieht und in verschiedenen Qumrantexten fassbar wird, so etwa in den so-
genannten Sabbatopferliedern (4Q400-4Q407; 11Q17).> Sie thematisieren die
Qualitdt des himmlischen Kultes, der sich in Gottes Stille vollzieht. Dieser Kult
wird ,,in Stille® vernommen (4Q401, Frgm. 16,2). Wenn die Fliigel der Engel er-
hoben werden, entsteht ,,ein Schall von Gottes Stille” (4Q405 XX 7f.12). Gottes
GroBe wird von den heiligen Engeln gepriesen ,,mit der Stimme der Stille der
Ruhe Gottes™ (4Q405, Frgm. 19,7). In derselben Weise bezeugt 11Q17 4,7: ,,mit
einer Stimme der Stille der Ruhe Gottes preisen sie ..., lobsingen regelméfig.
Auch die monastische Tradition wusste, den Frommen aus Qumran nicht un-
dhnlich: ,,Schweigen ist die lingua franca im Himmel“.* Im Bewusstsein um
die Heiligkeit Gottes und seine Unverfiigbarkeit haben Kloster das Schweigen
als Ubung kultiviert: Es schirft die Aufmerksamkeit, diszipliniert die Rede und
macht das Horen fruchtbar. Schweigen hat Prioritét im geistlichen Leben. Es ist
die Mitte einer asketischen Praxis,
die Freiheit schafft gegeniiber dem
Automatismus von Wort und Wider-
wort — eine Freiheit, die gerade der
Begegnung mit Gott dient. Klaus Berger vertritt in diesem Zusammenhang die
These, das Christentum sei, bei aller Verkiindigung, letztlich eine Schweige-
Religion.” Gemeint ist nicht Schweigen gegen das Wort, sondern Schweigen fiir
das Wort: Die Rede von Gott braucht die Grenze, die sie achtet. In der kirch-
lichen Tradition ist das eng mit einer negativen Theologie verbunden, die an-
erkennt: Gottes Geheimnis ist grosser als unsere Sitze. Darum gehort Schweigen
zur Wahrheit der Gottesrede — es schiitzt das Heilige vor Verflachung, gibt dem
Gesagten Gewicht und der Gegenwart Gottes Raum.

Neben den Raum des Schweigens tritt die Zeit der Stille. Im Sabbat hat Israel die
Stille in ein Rhythmus-Gesetz gefasst. Sabbat bedeutet Aufhoren, das zur Ruhe
fiihrt — eine Ruhe, die von Gottes Gegenwart getragen ist. Wer die Arbeit unter-
bricht, bekennt: Nicht der Mensch hélt die Welt in Gang, sondern Gott. Schon
die Schopfungserzidhlung deutet in diese Richtung. Gottes Werk gipfelt nicht im
Schaffen, sondern im Ruhen (Gen 2,2-3). Die Ruhe und Stille des siebten Tages
ist die Kronung, die die Schopfung in ihre Bestimmung entlésst. In der Liturgie
Israels wird diese Stille gefeiert: Erinnerung an den Anfang, Vorschau auf die
Erlosung.

Im Judentum der Zeitenwende erhielt die Sabbatstille einen eschatologischen
Akzent. Sie wurde zum Bild fiir den endzeitlichen Frieden, zur Vorwegnahme der
Ruhe, in der Gott selbst alle Miihsal beendet. Die wochentliche Praxis wurde zum

transformatio; 2025—Heft 2



167;

6 Berger, Stille, 126.

7 Zum Verhéltnis von ,Stimmen“ und ,Stille” in der
Johannesapokalyse vgl. Kowalski, Old Testament.
8 Zu alteren Auslegungen vgl. Leberecht de
Wette, Kurze Erklarung, 103-104.

9 Vgl. Bousset/ Gressman, Religion, 395.

10 Vgl. Rissi, Was, 10f.

11 Mdller, Offenbarung des Johannes, 185, mit
Hinweis auf 1 K6 19,11f.

12 Hadorn, Offenbarung, 97f.; vgl. Lohse,
Offenbarung, 53.

13 Lohmeyer, Offenbarung, 73; Charles, Critical,
223ff.

14 Ellul, Apokalypse, 63f.

15 Zahn, Offenbarung, 382.

16 Vgl. Toth, Kult, 167-170.

17 Vgl. Téth, Kult, 157-174; vgl. auch Téth, Vision,
328f. und 339-341.

Franz Téth—Apokalyptisches Schweigen

Gleichnis der Vollendung. ,In jeder

Woche stellt der Sabbat auch ein Stiick

der erwarteten Zukunft der Welt dar.*
Das frithe Christentum hat diese Linie aufgenommen. Wo die Gemeinde feierlich
schweigt, feiert sie die kiinftige Welt. In diesem Sinn formuliert auch Hebr 4,9:
,,Es bleibt also eine Sabbatruhe dem Volke Gottes vorbehalten.*

Im Kontrast zu den zahlreichen lauten Stimmen, Lobgesdngen, Hymnen und
anderen akustischen Ausdrucksformen, welche die Szenerien und Visionen der
Offenbarung priagen, sticht die unvermittelt eintretende Stille im Himmel beim
Offnen des siebten (!) Siegels besonders hervor.” Dieses iiberraschende und zu-
gleich eindrucksvolle Phdnomen der
Stille hat die Exegese seit jeher intensiv
beschiftigt — dementsprechend liegt
eine Vielzahl von Deutungsansitzen
vor:® So wurde die Stille verstanden als Ausdruck des ekstatischen Erlebens,’
als das primordiale Schweigen vor der Schopfung und am Ende der Zeit in An-
lehnung an 4 Esr 6,39; 7,30f.; syrBar 3,7; LibAnt 60,2, als ein urspriingliches
Theophaniemotiv,!! als das Schweigen Gottes oder der Engel,'? als das Stillsein
der Engel angesichts der aufsteigenden Gebete in Off 8,3f."3 und als die Krisen-
zeit im Kontext der Kreuzigung Jesu'* oder einfach die Zeit, in der Johannes
hichts zu horen bekommen hat*."?

Die Stille im Himmel markiert tat-

sdchlich eine markante Zasur im Ab-

lauf der Visionszyklen und gewinnt

ihre Bedeutung erst im Blick auf den

unmittelbaren literarischen Kontext.
Sie steht nicht isoliert, sondern ist Teil eines grosseren Abschnitts, der Offb 8,1-6
umfasst.'® Dieser wiederum lésst sich inhaltlich als ,,Kult- bzw. Tempelszene*
beschreiben, in der kultische Handlungen, priesterliche Gesten und himmlische
Tempelmotivik ineinandergreifen. Solche Kult- bzw. Tempelszenen sind typisch
fiir die Johannesapokalypse und prigen die Gesamtstruktur des letzten Buches
der Bibel. Die Makrostruktur der Offenbarung wird entsprechend wesentlich
durch Tempel- und Kultszenen geprigt (Oftb 1,10-20; 4-5; 8,1-6; 11,15-19;
14,14-15,8; 16,17-21; 19,1-10; 21,1-8).!7 Alle grossen Siebenerreihen — die
Sendschreiben, die Siegel, die Posaunen und die Schalen — ebenso wie die nicht
nummerierten Visionszyklen (Kap. 12-14; 17-18; 20-21) beginnen bzw. enden
mit einer solchen himmlischen Kultszene. Damit erscheint die Geschichte der
Erde von Anfang an in den Horizont himmlischer, kultisch gepragter Vorginge
gestellt. Im Zentrum dieser Heiligtumsszenen steht die Gegenwart Gottes im
himmlischen Tempel sowie die heilsgeschichtliche Bedeutung Christi, die viel-
fach in kultischer Sprache entfaltet wird — paradigmatisch etwa im Bild des
Lammes (Offb 5,6). Vor diesem Hintergrund erscheint die Stille nicht lediglich

transformatio;



168;

18 Vvgl. Lux, ,Still*, 189.

19 Vgl. Kaufmann, Religion, 303f.
20 Krapf, Priesterschrift, 205.

21 Knohl, Sanctuary.

Franz Téth—Apokalyptisches Schweigen

als Unterbrechung des visiondren Geschehens, sondern als bewusster Ubergang,
der die Aufmerksamkeit auf das Kommende lenkt und das Handeln Gottes im
Modus des Schweigens inszeniert.

Das Motiv der Stille nun, von der Offb 8,1 spricht, ist tief im alttestamentlichen und
frithjiidischen Traditionshorizont verankert. Verschiedene Texte lassen erkennen,
dass das Motiv der Stille auch im Kontext von Kult und Gottesprasenz begegnet.
Ein wichtiger Vergleichstext ist Sach 2,14—17. Dort ergeht die Aufforderung: ,,Sei
still vor dem Herrn, alle Welt!* (Sach 2,17). Die Stille ist hier unmittelbar mit
der Gegenwart Gottes im himmlischen Tempel verbunden — allerdings mit einer
entscheidenden Nuancierung: Sie markiert das Sichaufmachen Gottes aus seiner
himmlischen Wohnung, um im wiederaufgebauten irdischen Tempel Einzug zu
halten. Mit diesem Einzug verbindet der Prophet die Verheissung einer eschato-
logischen Volkerwallfahrt nach Jerusalem. Die Stille ist also nicht nur Gerichts-
signal, sondern Ausdruck der Herrlichkeit Gottes, die inmitten seines Volkes
wohnt (vgl. Sach 2,9.12.14-16; 8,1-3.7£.20-23). Zugleich bleibt die Gerichts-
dimension priasent: Wenn Gott kommt, werden die Volker gerichtet. Doch der
Schwerpunkt liegt nicht auf Zerstérung, sondern auf Heilsgegenwart — eine Linie,
die von Jes 40,3-5; 41,17-20; 43,1-7 bis hin zu Ez 4048 reicht. Stille wird so
zum Resonanzraum der Theophanie: Sie rahmt das Kommen Gottes, das Gericht
und Heil zugleich bringt.

Dabei hatte nach Riidiger Lux die Aufforderung zum Stillsein ihren urspriing-
lichen ,,Sitz im Leben® im Tempelkult.!® Diese Deutung wird durch Yehezkel
Kaufmann bestitigt, der hervorhebt, dass die priesterschriftliche Konzeption des
Kultes von der Vorstellung geprigt ist, der innere Bereich des Heiligtums sei
von Stille bestimmt.!” Thomas M. Krapf hat die These von Kaufmann pointiert
kommentiert: ,,Die charakteristische Eigenart des priesterlichen Kultes ist, da3 im
israelitischen Tempel die Stille des Heiligen herrscht. Der priesterliche Tempel
ist das Reich des Schweigens [...]. Im kultischen Ritual nimmt der israelitische
Priester verschiedene Handlungen in volliger Stille vor.“* Der priesterliche Kult
ist damit geprégt von einer Aura des Schweigens, die das Handeln heiligt und die
Gegenwart Gottes wiirdigt. Diese Linie wurde von Israel Knohl aufgegriffen — er
spricht vom ,,Sanctuary of Silence“.?! Der Tempel erscheint als ein Ort, an dem
Stille selbst zur Liturgie gehort: Im innersten Kreis vollziehen die Priester ihre
Rituale schweigend, wiahrend die Gemeinde im dufleren Bereich betend teilnimmt
(vgl. Lk 1,8-10). Das Schweigen der Priester und das Gebet der Gemeinde bilden
so zwei konzentrische Kreise, die das Heilige umgeben und erfahrbar machen.
Auflerbiblische Zeugnisse unterstreichen dieses Bild. Der Aristeasbrief, eine friih-
jidische Schrift, berichtet, dass im Jerusalemer Tempel Hunderte von Priestern
in volliger Stille ihren Dienst verrichteten (Arist. 95). Stille war demnach das
pragende Merkmal des priesterlichen Vollzugs.

Von hier aus ldsst sich Offb 8,1 neu lesen. Die Stille im Himmel entspricht dem
kultischen Schweigen im Tempel. Dass die Szene unmittelbar mit dem Raucher-
opfer (Offb 8,3f.) verbunden ist, verstirkt diese Deutung. Peter Wick hat darauf
hingewiesen, dass es sich dabei um die einzige Stelle der Offenbarung handelt, die

transformatio; 2025—Heft 2



169;

22 Vgl. Wick, ,Silence”, 512-514.

23 Vgl. bHag 12b: ,Auf B u r g (Ma'on) befinden
sich Scharen von Dienstengeln, die nachts
Loblieder singen und am Tage schweigen, zur
Ehrung Jisraéls, denn es heil3t (Ps 42,9): am Tage
entbietet der Herr seine Gnade und des Nachts ist
sein Lied bei mir.” (Ubers. Goldschmidt, Talmud,
272f.; vgl. auch Schéfer, Rivalitat, 94).

24 Zu den Theophaniemotiven in Offb 8,5 vgl. Téth,

Kult, 467-470; zum Motiv vom ,Kommen Gottes
und seines Christus” als zentrales Motiv in der
Johannesoffenbarung vgl. Toth, Kult, 461-464.
25 Vgl. Bauckham, Climax, 199-209.

26 Vgl. Kowalski, Old Testament, 97.

Franz Téth—Apokalyptisches Schweigen

ein Opfer im engeren Sinn beschreibt.?? Die apokalyptische Stille ist also durch
und durch kultisch gepragt. Sie rahmt das Aufsteigen der Gebete wie der Tempel-
rauch das Schweigen der Priester umbhiillt. In dieser Verbindung von Schweigen
und Opfer wird die Gegenwart Gottes
selbst zum Thema. So ist die Stille
gleichsam ein Resonanzraum. Sie
gibt dem Gebet Gewicht, macht hor-
bar, was sonst iibertont wiirde. Schweigen und Gebet gehoren hier zusammen:
Das Verstummen des Himmels entspricht dem Innehalten Gottes, um das Flehen
der Seinen anzunehmen. Die spétere rabbinische Literatur zieht die Vorstellung
der Korrespondenz zwischen Himmel und Erde weiter aus und weill: Wahrend
Israel betet, schweigen die Engel. Ihr Lobpreis verstummt, damit das Gebet der
Menschen im Himmel gehort wird.

Die Stille markiert also den Moment, in dem Gott sein Ohr neigt zur Gemeinde.
Die himmlische Welt hilt inne, damit die irdische Stimme Gewicht bekommit.
Dabei verdichtet sich in der Stille das Erlebnis der Gegenwart Gottes, dem gerade
in der Stille Raum gegeben wird. Zugleich ist die Stille Auftakt fiir das endgiiltige
Erscheinen und Kommen Gottes — &hn-
lich wie es bereits Sach 2 zum Ausdruck
bringt — in den darauffolgenden Theo-
phanie-Motiven Donner, Stimmen
und Blitze und Erdbeben in Offb 8,5
wird dieses entscheidende Moment auffillig festgehalten.”* Motivgeschichtlich
steht die Szene in Oftb 8,5 in enger Verbindung mit der Sinaitradition, die das
Kommen Gottes in charakteristischen Theophanieelementen zur Darstellung
bringt (vgl. Ex 19,18-20).% Feuer, Rauch, Beben und Donner markieren dort die
Unmittelbarkeit der gottlichen Prisenz. Diese Tradition klingt in Offb 8,5 an: Die
Theophaniemotive verweisen auf die sich nun machtvoll durchsetzende Gegen-
wart Gottes, die von den darauffolgenden Posaunensignalen (Offb 8,6ff) dann
auch uniiberhorbar angekiindigt wird.

Die ,,halbe Stunde Stille im Himmel* ist nicht der Schlusspunkt, sondern das
Vorspiel und Vorweis auf die grosse ,,Endstille in der letzten Vision vom Neuen
Jerusalem. Am Ende der Offenbarung, im Bild des Neuen Jerusalem, wird die Stille
nicht mehr als Augenblick geschildert, sondern als bleibender Zustand. Auffillig
an der Vision vom Neuen Jerusalem ist — erneut im Kontrast zu den zahlreichen
lauten Stimmen und Kldngen der vorausgehenden Visionen —, dass in dieser
eschatologischen, Raum und Zeit neu strukturierenden Stadt keine Hymnen, Lob-
gesédnge oder vergleichbaren Akklamationen mehr erwéihnt werden.?® Stattdessen
wird betont: Wenn Gott inmitten der Menschen wohnt und ,,alle Trdnen von ihren
Augen abwischt” (Oftb 21,4), verschwinden Klage, Schrei und Tod. Damit tritt
an die Stelle des geschichtlichen Larms eine Stille, die Ausdruck der vollendeten
Gegenwart Gottes ist. Diese Stille gewinnt ihren theologischen Sinn im Horizont

transformatio;



170;

27 Zum Motiv der Neuschopfung in Offb 21-22 vgl.
u.a. Pezzoli-Olgiati, Tauschung, 163-166.

28 Vgl. Téth, Schechina-Theologie, 257-304.

29 Vgl. Miller-Fieberg, Vision, 191f.

30 Moltmann, Kommen.

Franz Téth—Apokalyptisches Schweigen

der Schopfung: Sie verweist auf die sabbatliche Ruhe, die der Schopfungs-
ordnung eingeschrieben ist, und deutet sie eschatologisch um.?’ In den letzten
Kapiteln der Offenbarung schwingt damit ein Grundton aus Gen 1,1-2,3 mit —
die Ruhe Gottes nach dem Werk der Schopfung, die den siebten Tag heiligt. Die
neue Welt Gottes wird so als Wiederaufnahme und Vollendung dieses gottlichen
Ruhemotivs verstanden. Die Andeutung von Stille in Offb 21-22 fiihrt insofern
in die eschatologische Sabbatruhe ein, in der die Schopfung ihr Ziel erreicht. Was
am Anfang als Rhythmus von Arbeit und Ruhe grundgelegt war, findet hier seine
endgiiltige Erfiillung — nicht mehr als wiederkehrende Unterbrechung, sondern
als bleibender Zustand vollendeter Gemeinschaft.

Neben der Erinnerung an die Schopfung und die Sabbatruhe werden erneut
tempeltheologisch relevante Motive eingespielt. Das Neue Jerusalem ist zugleich
skéné (Zelt) Gottes (Oftb 21,3). In der griechischen Bibeliibersetzung (Septua-
ginta) wird damit sowohl das hebrédische Wort ‘ohel (,,Zelt”) als auch mischkan
(,, Wohnung*) wiedergegeben. Beide Begriffe bezeichnen im Alten Testament den
Ort, an dem Gott mitten unter seinem Volk gegenwiértig ist: die Stiftshiitte (vgl. Ex
25,8-9; vgl. 40,34-38).2 Sdmtliche fiir das Bild in Offb 21,3 in Frage kommenden
alttestamentlichen Texte (Ez 37,26-28; 43,7.9; Sach 2,5-17.8,3.8; Ex 29,45f
und Lev 26,11-13) sind miteinander dadurch verbunden, dass sie das kultisch
vermittelte Wohnen Gottes inmitten Israels verheiflen: in der Stiftshiitte der
Wiistenzeit (Ex 29,45f; Lev 26,11 — 13) oder im eschatologischen Heiligtum (Ez
37,26-28; Sach 2,5-17 allerdings mit dem Fokus auf die Stadt Jerusalem). Diese
Tradition greift die Offenbarung auf und deutet sie neu. Das Neue Jerusalem ist
nicht mehr nur ein heiliger Raum, der kultisch abgegrenzt und durch Priester ver-
mittelt zugénglich ist, sondern selbst die endgiiltige und umfassende Wohnstétte
Gottes bei den Menschen. Der Tempelgedanke erreicht hier seine Vollendung:
Nicht mehr ein Gebiude, sondern die ganze Stadt wird zum Ort der unmittel-
baren Gegenwart Gottes. Passend dazu ist auch die Wiirfel-Gestalt der Stadt: 1
Konige 6,20 beschreibt das Debir, das Allerheiligste im salomonischen Tempel,
mit den MaBen 20 x 20 x 20 Ellen — also als vollkommen wiirfelféormig. Diese
Gestalt gilt als Sinnbild gesteigerter und konzentrierter Heiligkeit: der Ort, an
dem Gott in einzigartiger Weise gegenwirtig ist. Die Offenbarung des Johannes
greift dieses Bild auf und {ibertrigt es auf das gesamte endzeitliche Jerusalem.
Indem die ganze Stadt die Form eines Wiirfels erhilt (Offb 21,16), wird sie selbst
zum Allerheiligsten.?? Die Vision sprengt die Grenzen des irdischen Tempels —
die ganze Stadt wird zum Ort der unmittelbaren Ndhe Gottes. Damit schliesst sich
auch die Briicke zum Motiv der Neu-
schopfung und Sabbatruhe. Im Neuen
Jerusalem erfiillt sich, was die Sabbat-
ruhe verheiflen hat — eine endgiiltige,
unvergingliche Ruhe in der Gemein-
schaft mit Gott. ,,In den letzten Visionen der Offenbarung kommt der Himmel auf
die Erde. Die Erde wird zur Stadt, die das Paradies in sich enthélt. Diese Stadt
wird zum offenen Platz fiir alle. An diesem Platz kommt die Schechina Gottes
endgiiltig zur Ruhe. In ihrer Ruhe finden alle Geschdpfe ihr ewiges Gliick.

transformatio; 2025—Heft 2



171;

Franz Téth—Apokalyptisches Schweigen

So erhilt die Theologie der Stille in dieser letzten Vision der Offenbarung ihre
Spitze: In der eschatologischen Stadt, die keine Sonne mehr braucht, weil Gott
ihr Licht ist, verliert das Schweigen seinen provisorischen Charakter. Als eschato-
logische Sabbatruhe wird die Stille zum Grundton der Ewigkeit, geprigt von
Frieden, Ruhe, Geborgenheit.

Die Offenbarung verdichtet, was im Alten Testament verschiedentlich an-
geklungen ist: Stille als Signatur der Gottesgegenwart. Sie entfaltet sich in zwei
Dimensionen, die ineinandergreifen — Raum und Zeit. Als Raum begegnet sie
im Tempel, im Kult. Dort ist Schweigen die Form, in der das Heilige gefeiert
wird. Als Zeit strukturiert sie den Rhythmus des Lebens: in der Sabbatstille, die
Schopfung und Erlésung zusammenhélt, Unterbrechung und Verheilung zu-
gleich ist.

Beides kulminiert apokalyptisch. In Offb 8,1-6, beim Offnen des siebten Siegels,
tritt Stille im Himmel ein: ein kultischer Raum, in dem die Gebete aufsteigen
und die Gegenwart Gottes splirbar wird. Die Stille ist hier kein Schweigen der
Abwesenheit, sondern der Sprache Gottes, die den kommenden Umschlag der
Geschichte markiert. Am Ende der Offenbarung, in Offb 21-22, wird diese Stille
endgiiltig: Die Endstille des Neuen Jerusalem ist Ruhe und Fiille zugleich. Sie ist
die Sabbatruhe der neuen Schopfung, erfiillt von Gottes Gegenwart, in der kein
Larm, keine Klage, kein Geschrei mehr Raum haben.

Die Vision von Offb 21-22 erinnert daran, dass die Welt nicht im Larm der
Geschichte endet, sondern in einer sabbatlichen Ruhe, in der Gott alles neu macht
und die Schopfung an ihr Ziel fiihrt. Aus dieser Hoffnung heraus konnen auch die
kleinen, oft unscheinbaren Momente der Stille im Alltag anders wahrgenommen
werden: als Vorgeschmack auf die kommende Ruhe, als Orte, an denen die Zu-
kunft Gottes die Gegenwart beriihrt. Wer inmitten der Unruhe solche Augenblicke
sucht und pflegt — sei es im Gebet, im Horen auf die Schrift, in der gottesdienst-
lichen Feier oder im schlichten Innehalten —, kann neu entdecken, dass die Stille
der Neuschopfung nicht erst am Ende wartet, sondern jetzt schon aufleuchtet.
Solche Augenblicke tragen etwas von jener kommenden Ruhe in die Gegenwart
hinein, in der Gottes Nihe sich erschliefit und einen Raum entstehen ldsst, in dem
die Unruhe der Welt nicht das letzte Wort behélt, weil die VerheiBung der neuen
Schopfung bereits leise anbricht.

Bauckham, Richard, The Climax of Prophecy. Studies on the Book of Revela-
tion, Edinburgh 1993.

Berger, Klaus, Schweigen. Eine Theologie der Stille, Freiburg/Basel/Wien 2021.

transformatio;



172;

Franz Téth—Apokalyptisches Schweigen

Bousset, Wilhelm / Gressman, Hugo, Die Religion des Judentums im Spét-
hellenistischen Zeitalter, HNT 21, Tiibingen *1966.

Charles, Robert Henry, A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation
of St. John with Introduction, Notes, and Indices also the Greek Text and
English Translation, ICC, Edinburgh Bd. I: 1975.

Dinkler, Michal Beth, Silent Statements. Narrative Representations of Speech
and Silence in the Gospel of Luke, BZNW 191, Géttingen 2013.

Ellul, Jacques, Apokalypse. Die Offenbarung des Johannes — Enthiillung der
Wirklichkeit, Ubers. J. Meuth. Neukirchen-Vluyn 1981.

Goldschmidt, Lazarus, Der Babylonische Talmud, Bd. IV, Berlin 1967.
Hadorn, Wilhelm, Die Offenbarung des Johannes, ThHK 18, Leipzig 1928.

Kaufmann, Yehezkel, The Religion of Israel. From its Beginnings to the Babylo-
nian Exile, London 1960.

Knohl, Israel, The Sanctuary of Silence. The Priestly Torah and the Holiness
School. Minneapolis 1995.

Kowalski, Beate, The Old Testament Background of Sound and Silence in the
Book of Revelation, in: Susan E. Docherty and Steve Smith (Hrg.), The
Scriptures in the Book of Revelation and Apocalyptic Literature. Essays
in Honour of Steve Moyise, Library of New Testament Studies 634, Lon-
don u.a. 2023, 83-99.

Krapf, Thomas M., Die Priesterschrift und die vorexilische Zeit. Yehezkel Kauf-
manns vernachldssigter Beitrag zur Geschichte der biblischen Religion,

OBO 119, Géttingen 1992, 205.

Leberecht de Wette, Wilhelm Martin, Kurze Erklarung der Offenbarung
Johannis, KEH 3/2, Leipzig *1862.

Lohmeyer, Ernst, Die Offenbarung des Johannes, HNT 16, Tiibingen 3970

Lohse, Eduard, Die Offenbarung des Johannes, NTD 11, Géttingen '21979.

Lux, Riidiger, ,,Still alles Fleisch vor JHWH ...*“. Das Schweigegebot im
Dodekapropheton und sein besonderer Ort im Zyklus der Nachtgesichte
des Sacharja, in: Ders., Prophetie und Zweiter Tempel. Studien zu Haggai

und Sacharja, FAT 65, Tiibingen 2009, 180-190..

Moltmann, Jiirgen, Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie, Giitersloh
1995.

transformatio; 2025—Heft 2



173;

Franz Téth—Apokalyptisches Schweigen

Miiller, Ulrich B. Die Offenbarung des Johannes, OTKNT 19, Giitersloh 1984,
185, mit Hinweis auf 1 K6 19,111,

Miiller-Fieberg, Rita, Das ,,neue Jerusalem* — Vision fiir alle Herzen und alle
Zeiten? Eine Auslegung von Offb 21,1-22,4 im Kontext von alttestament-
lich-friihjlidischer Tradition und literarischer Rezeption, BBB 144, Berlin/
Wien 2003.

Newsom, Carol, Songs of the Sabbath Sacrifice. A Critical Edition, HSS 27,
Atlanta, GA 1985.

Pezzoli-Olgiati, Daria, Tduschung und Klarheit. Zur Wechselwirkung zwischen
Vision und Geschichte in der Johannesoffenbarung, FRLANT 175,
Gottingen 1997.

Rissi, Mathias, Was ist und was geschehen soll danach. Die Zeit- und

Geschichtsauffassung der Offenbarung des Johannes, ATANT 46, Ziirich
1965.

Schiéfer, Peter, Rivalitdt zwischen Engeln und Menschen. Untersuchungen zur
Rabbinischen Engelvorstellung, SJ 8, Berlin 1975.

Toth, Franz, Der himmlische Kult. Wirklichkeitskonstruktion und Sinnbildung
in der Johannesoffenbarung, ABG 22, Leipzig 2006.

Toéth, Franz, Die Schechina-Theologie in der Johannesoffenbarung, in: Bernd
Janowski/Enno E. Popkes (Hrg.), Das Geheimnis der Gegenwart Gottes,
WUNT 318, Tiibingen 2014, 257-304.

Toéth, Franz, Von der Vision zur Redaktion: Untersuchungen zur Komposition,
Redaktion und Intention der Johannesapokalypse, in: Jorg Frey, James A.
Kelhoffer und Franz Téth (Hrg.), Die Johannesapokalypse. Kontexte —
Konzepte — Rezeption, WUNT 287, Tiibingen 2012, 319-412, 328f. und
339-341.

Wick, Peter, ,,There was Silence in Heaven (Revelation 8:1): An Annotation to
Israel Knohl’s »Between Voice and Silence<*. JBL 117 (1998): 512-514.

Zahn, Theodor, Die Offenbarung des Johannes, 1926, Wuppertal 1986.

transformatio;



174; Sina von Aesch—Stille in der Wiiste

Stille in der Wiuste?

Reden und Schweigen als monastische Praxis
In den Apophthegmata Patrum

Schweigen und Ruhe finden, um die innere Stimme
zu horen — auch dann, wenn es drum herum weiter-
tont, rauscht, larmt? So und dhnlich geht es nicht

nur uns Menschen des 21. Jh., auch Menschen

vor fast 2000 Jahren rangen um Stille und suchten
Wege zu lernen, wann Reden und wann Schweigen
passend se1. Beispiele dieser Suche finden sich in den
Apophthegmata Patrum, den Spriichen der Wiisten-
eltern.

Sina von Aesch

Dr. theol., Historikerin, Pfarrerin im Kollektiv ,,Feierwerk®, Spitalseelsorgerin in
Biel/Bienne

transformatio; 2025—Heft 2



Wiistenmiitter
In den  griechischsprachigen
Apophthegmata Patrum begegnen drei namentlich bekannte
Wiistenmiitter, es sind dies Amma Sarra (acht Spriiche),
Amma Theodora (sieben Spriiche) und Amma Syncletica (17
Spriiche).

Inhaltlich weisen die beiden ersten Ammas gewisse stabile
Bilder auf. Amma Sarra wird zugeschrieben, dass sie sich
in mehreren Spriichen als Bekdmpferin der Unzucht be-
weist. Sie ringt mehrere Jahre damit, bittet Gott jedoch nicht
darum, sie vom Kampf zu erlosen, sondern bloss darum, sie
stark zu machen.?

Die Spriiche, die der Amma Theodora zugeordnet werden,
bewegen sich thematisch im Bereich ethischer Kriterien:
Demut, Gehorsam, sowie die Aufforderung, nicht zu richten.
Grundsitzlich lasst sich beobachten, dass Zeugnisse weib-
licher Spiritualitét insgesamt seltener iiberliefert werden, oft
aus Griinden mangelnder Autoritit gegeniiber Zeugnissen
ménnlicher Asketen. Deshalb ist auch die folgende Be-
obachtung — dass anders als bei vielen ménnlichen
Viterfiguren eine eigenstindige Praxis der Stille selten ex-
plizit als weibliche monastische Praxis erscheint — keine
absolute Aussage dariiber, dass sich weibliche Asketinnen
seltener mit der Stille befassten. Es ist eher ein Hinweis
darauf, dass die Uberlieferungschance von weiblichen
asketischen Zeugnissen weniger gross war als die der mann-
lichen Asketen. Oder anders gesagt: Bloss, weil die Quellen
iiber Asketinnen iiber die Stille als Praxis der Ammas oft
schweigen, bedeutet dies nicht, dass sie diese Form nicht
auch lebten.

Im Blick auf den Genderaspekt der Apophthegmata Patrum
fallt auf, dass im Kapitel zur ovyia nur ein einziger einer
Asketin zugeschrieben wird, ndmlich der Amma Theodora.
Darin lobt sie die Stille als wahre Grosse, die sich besonders
fir die jungen Asket:innen zieme."

Sammlungen  der

a Sarra 1, SC 387, Guy 5,13 / AP 884: Von Amma Sarra wurde
berichtet, dass sie dreizehn Jahre lang stark vom Damon der
Unzucht bekédmpft wurde und dass sie nie darum betete, dass der
Kampf aufhdren sollte, sondern nur sagte: ,Mein Gott, stérke mich*.
b Theodora 3, SC XX, Guy x,y / AP 311.

1 Poimen 147, PG 65, Sp. 357 / AP 721.

2 Obwohl die quantitative Asymmetrie augenfallig
ist, wird im Beitrag von Wusteneltern gesprochen,
um sichtbar zu machen, dass auch Asketinnen
eine noch naher zu bestimmende Rolle spielten

in der grosstenteils von Mannern bespielten Welt
des Wustenmonchtums. Die Frage nach der An-
und Abwesenheit von Frauen in der Wuste wird in
grundlegenden Werken besprochen, vgl. z.B. EIm,
Virgins of God; Kaffanke, Frauen -

Sina von Aesch—Sitille in der Wiiste

ehnsucht nach Stille in einer Welt, die nicht stillsteht;

die immer laut und geschiftig, wenig ruhig und ge-
machlich ist? Das Bediirfnis, dann einfach mal nichts
zu sagen, nicht reden, sondern schweigen? Schweigen
und Ruhe finden, um die innere Stimme zu héren — auch
dann, wenn es drum herum weiter tont, rauscht, larmt?
So und dhnlich geht es nicht nur uns Menschen des 21.
Jh., auch Menschen vor fast 2000 Jahren rangen um Stille
und suchten Wege zu lernen, wann Reden und wann
Schweigen passend sei. Beispiele dieser Suche finden
sich in den Apophthegmata Patrum, den Spriichen der
Wiisteneltern. Das sind literarische Textchen, Spriiche,
kleine Geschichten, kurze Anekdoten und mehrdeutige
Weisheiten aus dem frithen Monchtum in der Spétantike.

Ein Bruder fragt den Abbas Poimen und sagte:
»Ist es besser zu reden oder zu schweigen?* Es
sagte ihm der Alte: ,,Wer Gottes wegen redet, tut

]

gut. Wer Gottes wegen schweigt, ebenso.

So lautet ein solcher Spruch, ein Apophthegma. Diese
widerspriichliche Weisheit richtet, so sagt es die Quelle,
Abbas Poimen, ein Wiistenvater, an einen Bruder, der
ithn um Rat fragt. Mit Poimen kommt einer von 128
namentlich bekannten Abbas in den Blick. Thr weib-
liches Pendant sind drei namentlich bekannte Ammas,
auch Wiistenmiitter genannt.”

Ob diese Frage und diese Antwort tatsdchlich zwischen
den beiden Personen real im Dialog ausgetauscht wurden,
kann nicht rekonstruiert werden. Was vorliegt, ist eine
Vielzahl an Spriichen, die Apophthegmata Patrum,
Weisungen der Viter. Sie entstanden im Kontext des
friithen Mdnchtums, hauptsichlich in Agypten, Palistina,
Syrien und der gesamten siidlichen Levante zwischen
dem 4. und dem 6. Jhd.

Die Spriiche befassen sich mit unterschiedlichen monastischen Themen. Der ein-
gangs zitierte Spruch zum Beispiel fragt: Ist es besser zu reden oder zu schweigen?
Andere fragen: Was soll ich tun, um gerettet zu werden? Was bedeutet es, un-
abldssig zu beten? Im Zentrum der Spriiche steht die Suche nach einem asketisch
vollkommenen, das heisst, Gott gewidmeten Leben. Die Asket:innen ringen um
einen Zustand, in dem ihre Seele moglichst ganz in Gott ruht. Die Spriiche tliber-

transformatio;



176;

versammelt Beitréage zur Erforschung der Frauen
im frlhen Ménchtum; Schroeder, Women, 1-17,
hier 1, pladiert daftr, konkret nach den Frauen zu
fragen, mit der Absicht ,to change the parameters
of the scholarly debate over the nature of non-
coenobitic female monastic experience”.

Sina von Aesch—Sitille in der Wiiste

liefern die Frage nach der asketisch idealen Lebensform, wie zu beten, zu fasten,
zu gehorchen und zu arbeiten sei; wann es besser sei zu schweigen oder zu reden,
zu bleiben oder zu gehen, einsam oder
gemeinsam Nachfolge zu praktizieren.
An diesem Spruch wird exemplarisch
ersichtlich, wie die Spriiche aufgebaut
sind: Ein Ratsuchender tritt an einen Abba oder eine Amma heran mit der Bitte
um eine eindeutige Auskunft. Doch statt diese zu erteilen, antworten die Wiisten-
eltern gemdss den Spriichen mit uneindeutigen Ausspriichen, die es erfordern,
den Rat auf die jeweilige Situation anzuwenden, und die es verunmoglichen, eine
Aussage auf alle dhnlichen Situationen anzuwenden.

Es handelt sich bei den Apophthegmata Patrum um lebendige Literatur. An-
gesiedelt im Kontext des frithen Monchtums haben die Spriiche vielfiltige
Stadien durchlaufen: Bevor sie in unsystematischer Weise verschriftlicht wurden,
kursierten die Inhalte — sei es als Einzelwort, als kurze Geschichte oder als denk-
wiirdige Metapher — in miindlicher Form. Die erste planmassige Sammlung diirfte
zwischen 450 und 500 n. Chr. in griechischer Sprache verfasst worden sein. Es
folgte eine Vielzahl nicht mehr rekonstruierbarer Schritte des Abschreibens,
Sammelns und Neuanordnens, denn die entstehenden Kldster verlangten nach
einem eigenen Gerontikon (Spriiche
der Alten)
(Spriiche der Viter), aus dem im
Klosteralltag gelesen oder vorgelesen
werden konnte. Die Spriiche der Viter
wurden durch Reisen und Pilgerfahrten verbreitet. Sie wurden in die Sprache

respektive  Paterikon

jener Regionen und Orte {ibersetzt, in denen sie verwendet wurden.

Im Blick auf die Frage nach der Stille zeigt sich hier eine erste ambige (mehr-
deutige, uneindeutige) Qualitdt der Spriiche. Um Stille einzuiiben, praktizierten
die Asket:innen das Schweigen. Doch um fiir die Stille als asketische Praxis zu
werben, war es notig zu reden. In anderen Worten: Es musste iiber die Stille und
das Schweigen gesprochen werden, was zeigt, dass Stille kein endgiiltiger Zu-
stand ist, sondern situativ und stets von neuem eingeiibt wird.

Mit dem Schweigen wird eine kulturelle Praxis ins Zentrum gestellt, die von
grosser Relevanz ist, um den spirituellen Weg nachzuzeichnen, den die Wiisten-
eltern beschritten. Dem Schweigen wird je nach zeitlichem und geographischem
Kontext nicht nur eine theologische oder spirituelle Funktion zugeschrieben,
sondern auch eine individuelle und soziale Funktion. Schweigen kann demnach
zur Selbstkontrolle genutzt werden und als Diskretion; hat aber auch die Funktion
von Schweigen als Ausdruck von Demut und Bescheidenheit. Besonders zentral
fiir das Wiistenmonchtum ist die religiose Deutung dieses Schweigens als Hin-
gabe und Gottvertrauen.

transformatio; 2025—Heft 2



177;

3 nouxia kann schwer auf ein deutsches Wort
enggefuhrt werden, die Bandbreite der Bedeutung
reicht von Stille Gber Ruhe bis hin zu Frieden.

Im Folgenden werden deshalb die Begriffe
synonym verwendet, auch wenn sich daraus fur
deutschsprachige Leser:innen unterschiedliche
Bedeutungsnuancen ergeben. Zudem ist die
nouxia mehr als die Abwesenheit von Worten. Sie
wurde zu einem Typus monastischer Spiritualitat,
spater entwickelte sich daraus der Hesychasmus.
Dieses Phénomen

deckt ein breites

Bedeutungsspektrum

ab und ist zentral

fur das Verstandnis

des asketischen

Lebens. Die spateren

sogenannten

Hesychasten,

Angehdrige einer

asketischen Stromung im byzantinischen

und slavischen Monchtum des 12.-16. Jhds.,
bezogen sich in ihren Schriften explizit auf die
Apophthegmata Patrum. Auch die heute noch
praktizierenden Monche auf dem griechischen
Klosterberg Athos orientieren sich an den
Waisteneltern und an anderen frihchristlichen
Autoren wie z.B. Basilius von Caesarea, Dorotheus
von Gaza oder Johannes Climacus. Vgl. zu den
unterschiedlichen Verwendungen des Begriffs von
Lilienfeld, Hesychasmus, 282-289.

4 Woértlich: Das Nachtragen des erlittenen
Unrechts (uvnoikakiog).

5 Rufinus 1, SC 387, Guy 2,35.

6 Chryssavgis, Heart of the Desert, 46.

7 Die Systematische Kollektion bezeichnet

die Sammlung der Spriiche, die nach Themen
geordnet werden. Die andere grosse Sammlung
sortiert alphabetisch, wobei bei Alpha nicht Abbas
Abraham den Anfang macht, sondern Abbas
Antonius — innerhalb der einzelnen Buchstaben
wird nach der Senioritat der Wisteneltern geordnet.
8 Syst. Coll. I, ,dass man mit aller

Kraft nach der Hesychia streben muss*/

Ot €l v nouxiav Tdon oToudfi HETAdIKEIV. In
diesem Teil der Sammlung finden sich 35 Spriiche,
die haufig eine dreiteilige Ermahnung verwenden,
um das ideale Monchsleben zu skizzieren.

Sina von Aesch—Sitille in der Wiiste

Schweigen meint in den Spriichen demnach nicht die blosse Abwesenheit von
gesprochenen Worten, sondern umfasst einen aktiven Zustand, der begrifflich als
bewusst gewdhlte Ruhe beschrieben werden kann.

Die Abwesenheit gesprochener Worte wird in den Apophthegmata Patrum immer
wieder als Zustand der Ruhe beschrieben und gilt als erstrebenswert und gleich-
zeitig schwer zu erreichen: die Hesychia/Movyia.®> Der Wert der Ruhe liegt gemiss
den Spriichen in der Moglichkeit, in diesem Zustand empfanglich zu sein fiir
Gottes Wort.

Ein Asket befragt Abbas Rufinus iiber die Bedeutung dieses Begriffs der Hesychia
und erhilt eine klare Antwort:

,,Ruhe ist das Verweilen in der Zelle mit Erkenntnis und Gottesfurcht,
wobei man dem Groll* und Uberlegenheitsgefiihlen fernbleiben soll.*’

In der Antwort wird ersichtlich, dass das Verweilen in der Zelle und die Gottes-
furcht zwei Aspekte sind, die es einzuhalten gilt, um dieser inneren Haltung der
Hesychia ndher kommen zu kénnen — wobei das Schweigen hilft, dem Groll und
den Uberlegenheitsgefithlen fernzu-
bleiben. Wenn diese Art von Ruhe ein-
geiibt und ausgehalten werden kann,
wird der weitreichendere Sinn dieser
Ruhe verstiandlich: ,,Silence is fullness,
not emptiness, it is not absence, but
the awareness of a presence.*“® Dieses
Bild, die Stille und das Schweigen nicht als Abwesenheit, sondern als besondere
Priasenz zu beschreiben, hilft, die Wichtigkeit dieser Tatigkeit nachzuvollziehen.
Die Spriiche zeigen, dass der Stille eine enorme Relevanz zugschrieben wurde.
Der Hesychia wird in der Systematischen Kollektion” ein eigenes Kapitel ge-
widmet und zahlreiche Ratschldge nennen die Stille oder das Schweigen als einen
der drei wichtigsten Aspekte, die es als Monch auf dem Weg zum Heil einzu-
halten gilt.® Gerade im Blick auf die Hesychia wird deutlich, dass das dussere
Schweigen als Bedingung fiir die innere Stille eine Funktion einnimmt, die hilft,
zur wirklichen Ruhe zu finden, die auch durch die Abwesenheit der Leiden-
schaften charakterisiert wird.

Wer waren diese Mdnche, die uns in den Apophthegmata Patrum als Abbas und
Amma, als Alter, als Bruder und als Jungfrau begegnen? Es stellt sich die Frage,
wer die Apophthegmata Patrum verfasst haben konnte. Aufgrund der komplexen
Uberlieferungsgeschichte l4sst sich kein fester Kreis von Kompilator:innen fest-
machen. Die Apophthegmata Patrum sind anonyme Sammlungen.

Doch auf inhaltlicher Ebene spielen namentlich bekannte Figuren eine wichtige
Rolle. Ein Grossteil der Spriiche sind einem der knapp 130 namentlich bekannten
Abbas oder einer der drei bekannten Ammas zugeordnet. Die namentliche

transformatio;



178;

9 Abbas Antonius oder Antonius der Grosse

gilt als einer der wichtigsten Figuren des friihen
Wistenmonchtums. Zu seinem Ruhm beigetragen
hat besonders Bischof Athanasius von Alexandria,
der mit der Vita Antonii eine flr die Spatantike
weltberihmte Biografie verfasste. Vgl. dazu z.B.
Gemeinhardt, Antonius.

10 Ausgeldst wurde die Frage danach, welchen
Stellenwert die historische Person — modern
gesprochen: der Autor oder die Autorin —
einnimmt bei der Deutung eines Werks durch

den 1967 erschienen Aufsatz des franzdsischen
Schriftstellers, Philosophen und Literaturkritikers
Roland Barthes (1915-1980) mit dem Titel ,Der
Tod des Autors”. Die grundlegende These Barthes
ist es, dass der Autor nicht mehr die massgebliche
Instanz sein darf, die iber Sinn und Bedeutung des
Textes bestimme. Viel eher sollen die Leser:innen
durch eigene Interpretation an der Deutung des
Gelesenen mitwirken. Der Text findet sich bei
Barthes, Tod, 185-193. Mit anderen Worten: Der
Text gibt Auskunft Giber den Autor, aber nicht der
Autor tber den Text.

11Theodora 3, PG 65, Sp. 201 / AP 311.

Sina von Aesch—Sitille in der Wiiste

Nennung erfiillt unterschiedliche Zwecke. Sie unterstreicht das Geschriebene,
weil der Name eines etablierten Abbas wie Antonius der Grosse® oder Macarius
einer Aussage besonderes Gewicht verleiht.

Die Namensnennungen evozieren zudem eine Vertrautheit und Nihe, die es auch
kritisch zu beleuchten gilt. Denn wenn die Spriiche als unmittelbare Aussagen
der jeweiligen Abbas verstanden werden, kann dies dazu flihren, dass man sich
ein exaktes Bild von einer historischen Person macht. Aus heutiger Perspektive
ist jedoch klar, dass man anhand von Textlektiire nicht unmittelbar auf die
historische Person zuriickgreifen kann.'® Zu gross ist die zeitliche, rdumliche und
kulturelle Distanz. Zu stark auch die gestaltenden Eingriffe in die Texte, sei es
durch Kompilator:innen oder jene, die die Texte abgeschrieben und vervielfaltigt
haben. Deshalb wird in diesem Beitrag von den Abbas und Ammas als Figuren,
nicht als Personen gesprochen.

Die Weisheiten selbst biissen nichts von ihrem theologischen Gehalt oder ihrer
sprachlichen Eloquenz ein, wenn ihr Inhalt einer anderen Figur zugeordnet
oder anonym {iberliefert worden wére. Es ist dennoch nachvollziehbar, dass ein
Interesse an Griinderfiguren besteht. Unter Zuhilfenahme ,,grosser” Namen lassen
sich Weisheiten mit Autoritit erzdhlen. Zudem ist auch didaktisch hilfreich, wenn
bestimmte Weisheiten bestimmten Abbas oder Ammas zugeordnet werden, weil
dies dabei helfen kann, die Spriiche auswendig zu lernen.

Abschliessend soll ein Spruch der Amma Theodora, der als einziger eine Amma
iiber die Hesychia berichten ldsst, ndher betrachtet werden.

Sie sagte wiederum: ,,Gut ist das Stillsein, und ein besonnener Mensch
iibt die Stille. Denn wahrhaft gross ist es fiir eine Jungfrau oder fiir einen
Monch, still zu sein, am meisten aber fiir die jungen. Aber wisse: Wenn
einer sich vornimmt, still zu sein, da kommt sofort der Bose und beschwert
die Seele, mit Uberdruss (akedia), Kleinmiitigkeit (oligopsychia) und Ge-
danken (logismoi).*!"

In diesem Spruch zeigt sich eine erfahrungsbasierte Weisheit, die nicht damit
endet, die Stille als zentrale Tugend des Mdnchtums zu loben, sondern sofort
auf mogliche Hiirden eingeht, die den oder die treffen kdnnen, die die Praxis des
Schweigens und Stillseins einiiben. Die Weisheit der Amma Theodora spricht von
der Erfahrung, die diese Amma geméss dem Spruch sowohl selbst durchlebt oder
in der Unterweisung ihrer Schiiler:innen beobachtet haben konnte. Der Spruch
nimmt drei zentrale Herausforderungen in den Blick, denen Asket:innen nicht
nur, aber besonders im Blick auf die Stille begegnen. Es sind dies erstens die
Akedia dxndeta, ein deutsches Aquivalent ist schwerlich zu finden. Die Akedia
meint in den Apophthegmata Patrum die Tragheit des Herzens, die Faulheit,

transformatio; 2025—Heft 2



179;

12 Daniel Hell, Zurcher Psychiater und Professor
fur Psychiatrie, hat das Phanomen der akndela
(carelessness, indifference, LSJ, Oxford °1996;
auch: Lustlosigkeit, Faulheit, Antriebslosigkeit),

das in den Apophthegmata Patrum auftritt, in
Verbindung gebracht mit dem modernen Begriff der
Depression. Vgl. dazu Hell, Sprache; sowie dessen
zahlreiche Vortrage und Beitrage, online verfiigbar
hier: https://www.daniel-hell.com/ (letzter Zugriff am
25.10.2025).

Sina von Aesch—Sitille in der Wiiste

den Uberdruss und wird oft mit dem Damon der Mittagshitze in Verbindung ge-
bracht.!> Der Spruch legt also nahe, besonders zu dieser Tageszeit achtsam zu
sein und nicht ins Plaudern mit anderen zu geraten und so die Praxis der Stille zu
gefdhrden.

Auch der zweite Punkt der Warnung orientiert sich an menschlichen Erfahrungen
im Umgang mit Herausforderungen, es ist die Kleinmiitigkeit, griechisch
oMyoyoyia. Bereits in der klassischen Antike wird dieser Ausdruck als Gegen-
stiick zur wiinschenswerten Tugend des Grossmuts benutzt. Der Kleinmut be-
schreibt die geringe Entschlusskraft eines Menschen in einer anstrengenden,
herausfordernden Situation — wie eben beispielsweise dann, wenn die asketische
Praxis des Schweigens Mut, Ausdauer und Durchhaltewillen erfordert. Der dritte
und letzte Punkt verweist auf einen ganz grundsitzlichen Gegenspieler allen
spirituellen Fortschritts — die Aoyicpotr, Gedanken. Auch hier ist das deutsche
Wort wenig prézise, denn auch hinter dem Begriff Aoyicuot verbirgt sich ein
wesentlicher  Aspekt
Denkwelt: Die Aoyicpot sind nicht
bloss innerliche Gedanken, die, wie
es das deutsche Wort nahelegt, neutral
sind. Im Griechischen trdgt der Begriff
eine durchwegs negative Konnotation,
diese Art der Gedanken sind Ausdruck der Versuchungen, die sich in den Geist
und die Seele der Asketinnen schleichen. Hiufig bleiben die Gedanken nicht bloss
ein Abstraktum, sondern nehmen Formen und Fahigkeiten der Ddmonen an; sie
foppen schwache Asket:innen, necken trage Monche oder — davor will vermutlich
der Spruch der Theodora warnen — verleiten zum Plaudern, Lastern, Schwitzen.

monastischer

Die dreiteilige Warnung der Amma Theodora und das Lob des Stillseins ver-
weisen also darauf, dass das Schweigen eine hohe Kunst ist, die man sich nicht
einmalig aneignen, sondern stets einiiben und entgegen allen Herausforderungen
besténdig praktizieren muss.

Grundlegend fiir die Deutung von Schweigen und Stille ist die theologische
Implikation. Das Schweigen in den Apophthegmata Patrum kann nur dann sinn-
voll gedeutet und kontextualisiert werden, wenn man es auf seinen Zweck hin be-
fragt, die Asket:innen empféanglich zu
machen fir das, was man wahrnimmt,
wenn man nicht selbst spricht, sondern
hort. Dabei kommt dem Horen eine
mehrfache Bedeutung zu: Ein:e
Asket:in hort auf die anderen, in sich selbst hinein und in erster Linie hort sie
auf Gottes Wort und Botschaft. Es gilt, diese wesentliche Kommunikation anzu-
streben. Wenn sie in diesem Prozess des Schweigens und Horens voranschreiten,
verfiigen die Asket:innen iiber die nétigen Fahigkeiten, hilfreiche und schédliche
Worte auseinanderzuhalten, sie wissen, wie der passende Tonfall zu klingen hat,
wen sie auf einen Fehler hinweisen sollen und wann und wo es besser ist zu

schweigen.

transformatio;


https://www.daniel-hell.com/

180;

Schweigen und Reden betrifft praktisch jede Ebene
des Sozialen und seine An- oder Abwesenheit hat weit-
reichende Folgen fir
personen, weil sie das Verhaltnis zwischen Menschen
und zwischen Gott und Mensch reglementieren und

ritualisieren.

In einer Welt, die nicht stillsteht, ist Schweigen ein Akt der
Firsorge immer dann, wenn das Nicht-Reden dazu dient,
Larm leiser und grosse Worte demiitiger zu machen. Da-
gegen: In einer Welt, in der Widerrede ndtig und Wider-
spruch notwendig ist, ware Schweigen komplizenhaft.

13 Poimen 147, PG 65, Sp. 357 / AP 721.

14 Steiner, In Blaubarts Burg, 123. Bereits in einem
friiheren Essayband beschaftigt sich Steiner mit
den Fragen nach Reden und Schweigen: Steiner,
Sprache und Schweigen.

15 Assmann, Schweigen, 84.

16 Poimen 147, PG 65, Sp. 357 / AP 721.

Sina von Aesch—Stille in der Wiiste

Fiir diese geschulten und spirituell avancierten Monche gilt dann, was Abbas
Poimen im eingangs bereits zitierten Spruch als Weisheit zugeschrieben wird:

Es sagte der Alte ihm: ,,Wer Gottes wegen redet, macht es gut und wer Gottes
wegen schweigt, ebenso.*!3

Damit wird deutlich, dass dem
Schweigen und Reden nicht eine
Beliebigkeit, sondern eine grosse
Sorgfalt zukommen muss, weil nur
so entschieden werden kann, zu
welchem Zeitpunkt welches Verhalten
gottgemdss ist. Schweigen und Reden
betrifft praktisch jede Ebene des
Sozialen und seine An- oder Abwesenheit hat weitreichende Folgen fiir Gemein-
schaften und Einzelpersonen, weil sie das Verhéltnis zwischen Menschen und

Gemeinschaften und Einzel-

zwischen Gott und Mensch reglementieren und ritualisieren.

Die Sorgfalt, die die Wiisteneltern beim Schweigen und Reden austiben, ist zentral
fiir ein gegenwartiges Nachdenken iiber die Art des Sprechens und Schweigens
und des (Zu-)Horens. In der Art und Weise, wie miteinander gesprochen, ge-
schwiegen und einander zugehdrt wird, liegt der Kern des Zwischenmenschlichen.
»Wem wir die Rede verweigern, den entkleiden wir seines Menschentums*!4,
schreibt George Steiner und unterstreicht damit die Wichtigkeit, sorgféltig Inhalte,
Personen und Orte des Sprechens und Schweigens zu priifen. Damit wird ersicht-
lich, dass es sich bei diesem monastischen Thema um ein ,,Anthropologicum zeit-
loser Relevanz*'® handelt.

3. Lebensdienliche Anstosse

Ausgehend von den Spriichen der Wiisteneltern und ihrem Ringen um das
passende Mass an Worten und der passenden Zeit des Schweigens lassen sich ent-
sprechend lebensdienliche Anstosse
ableiten fiir die eingangs gemachten
Beobachtungen: In einer Welt, die
nicht stillsteht, ist Schweigen ein
Akt der Fiirsorge immer dann, wenn
das Nicht-Reden dazu dient, Lirm
leiser und grosse Worte demiitiger zu
machen. Dagegen: In einer Welt, in der Widerrede notig und Widerspruch not-
wendig ist, wiare Schweigen komplizenhaft. Zu wissen, ob es besser ist zu reden
oder zu schweigen, kann also nicht ein fiir alle Mal beantwortet werden, sondern
muss je neu abgewogen und ausgehandelt werden. Diese Erwdgung kann gepriift
werden mit Hilfe des Spruchs des Abbas Poimen, der heisst: ,, Wer Gottes wegen

redet, tut gut. Wer Gottes wegen schweigt, ebenso. “'°

transformatio; 2025—Heft 2



181;

Sina von Aesch—Sitille in der Wiiste

Poimen 147, PG 65, Sp. 357 / AP 721:

Adelpoc Npmtnoe tov appav [owéva, Aéymv: BéEATIOV é6Tt TO Aodficot fj
clonfca; Aéyel adtd 0 Yépav, 611 ‘O Aaddv 10 TOV OgdV KOADG TTO1ET, Kol O
SlLOTAV d10. TOV Odv, OpoimG.

Rufinus 1, SC 387, Guy 2,35:

‘Hovyio éotl 10 Kabeabijval &v KeEA® peTd YvdoE®mS Kol poPov Bgod
AmEYOUEVOV UvNoIKaKiog Kol DYNAopposHVNG.

Theodora 3, PG 65, Sp. 201 / AP 311:

Eine néhv. Kolov 1o fovyaletv. aviyp yop epovipog novyiav dyel. Méya yap
GAN0&dC mapbive 1§ povayd, nobvyalew pdiioto 08 Toic véorc. AAAG yivooke,
Ot TpobTjTan ovydoal, 00EmS 6 ToVNPOG EpyeTal Kai Papel TV yoyny, &v
axnoang, &v OAyoyvyiog, &V AOYIGUOIC

Sarra 1, SC 387, Guy 5,13 / AP 884.

Amynocavto mepl Thg aupd Tappag &t Epeve dekatpio £T1 TOAEUOVUEVY
KpOTou®dg V7o ToD daipovog Thg Topveing, kol ovdénote NHEATO ATOGTHVOL TOV
mOAELOV, AL LOVOV Edeyev ‘O Oedg Lov, EVioyLooV LIE.

Guy, Jean-Claude, Les apophtegmes des peres. collection systématique. 1:
Chapitres I - IX (Sources Chrétiennes 387), Paris 1993.

Guy, Jean-Claude, Les Apophtegmes des Péres. collection systématique. 2:
Chapitres X-XVI (Sources Chrétiennes 474), Paris 2003.

Guy, Jean-Claude, Les apophtegmes des péres. collection systématique. 3:
Chapitres XVII — XXI (Sources Chrétiennes 498), Paris 2005.

Migne, Jacques-Paul, Patrologia Grecae Tomus 75, Paris 1864.

Assmann, Aleida / Assmann, Jan (Hg.), Schweigen (Archédologie der
literarischen Kommunikation 11), Miinchen 2013.

Barthes, Roland, Der Tod des Autors, in: Jannidis, Fotis / Lauer, Gerhard /
Martinez, Mathias / Winko, Simone (Hg.), Texte zur Theorie der Autor-
schaft. Literatur verstehen; das geschriebene Wort; Theorien; Er-
lauterungen (Reclams Universal-Bibliothek 18058), Ditzingen 2000,
185-193.

transformatio;



182;

Sina von Aesch—Sitille in der Wiiste

Chryssavgis, John, In the Heart of the Desert. The Spirituality of the Desert
Fathers and Mothers, with a translation of Abba Zosimas’ Reflections
(Treasures of the world’s religions), Bloomington 2008.

Elm, Susanna, Virgins of God. The Making of Asceticism in Late Antiquity
(Oxford Classical Monographs, Reprint), Oxford 2004.

Gemeinhardt, Peter, Antonius, der erste Monch. Leben, Lehre, Legende,
Miinchen 2013.

Hell, Daniel, Die Sprache der Seele verstehen. Die Weisheit der Wiistenmonche
(Bibliothek des Lebens 5191), Freiburg 2019.

Kaffanke, Jakobus u. a. ,,... wie sie mehr liebte. Frauen im frithen Monchtum.
Tagungsberichte der Beuroner Tage fiir Spiritualitdt und Mystik. Erzabtei
St. Martin Beuron, Beuron 2002.

Lilienfeld, Fairy von, Hesychasmus, in: TRE 15 (1986), 282-289.

Schroeder, Caroline T., Women in Anchoritic and Semi-Anchoritic Monasticism
in Egypt. Rethinking the Landscape, in: Church History 83, 1 (2014)
1-17.

Steiner, George / Kaun, Axel, Sprache und Schweigen. Essays liber Sprache,
Literatur und das Unmenschliche (Schriften 2), Berlin 2014.

Steiner, George, In Blaubarts Burg. Anmerkungen zur Neudefinition der Kultur
(Schriften 3), Berlin 2014.

transformatio; 2025—Heft 2



»Die Ruhe des Philologen. Wie er bei den einzelnen Worten

bleibt, ausruht, bei ihnen rastet, immer wieder vorbeischaut,

bis sie ihr Geheimnis preisgeben. Die vielen Tage und Nichte,

in denen gar nichts geschieht und die Worte stillstehen, sich

nicht riihren, schweigen.*

Joachim Hake, Leben und Lesen. Neue Notizen, St. Ottilien 2025.



184; Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

Der Gott des leisen Tons

Elija am Horeb - Gewalt- und Theologiekritik
in 1 KOnige 19

In den alttestamentlichen Elijageschichten, die von
gewaltsamen religionspolitischen Auseinander-
setzungen handeln, gibt es einige ,,Lichtblicke®:

Der Gott JHWH 1st mit den tradierten Bildern tiber-
waltigender Naturphanomene nicht zu erfassen. Sein
Weg ist ,,die kaum horbare Windstille* — wie Elija am
Gottesberg erfahrt. Am Ende seines Weges lernt Eljja
auch den ,,Wert eines Menschenlebens‘ schatzen und
verlasst den Teufelskreis aus Furcht und Gewalt.

Georg Steins

Dr. theol., Professor fiir Biblische Theologie: Exegese des Alten Testaments
an der Universitit Osnabriick

transformatio; 2025—Heft 2



185;

1 Vgl. Exodus Kapitel 3; 24; 33 und 34.

2 Vgl. https://www.livenet.ch/themen/glaube/
andachten/380174-burnoutpraevention_mit_dem_
propheten_elia.html [Zugriff: 27.11.2025].

3 Crisemann, Elia, 128. — Die Schreibweise

des Namens ist uneinheitlich: ,Elija“ folgt den
okumenischen Loccumer Richtlinien.

4 Crisemann, Elia, 128.

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

Die biblische Erzdhlung von der Gotteserfahrung des Propheten Elija am Horeb
hat religios wie literarisch Interessierte immer wieder fasziniert; sie gehort zu den
bekanntesten Texten aus dem Alten Testament. In ihrer schillernden Geheimnis-
haftigkeit ist sie vergleichbar mit der Dornbuschszene oder den Erzéhlungen vom
Bundesschluss und der Bundeserneuerung aus dem Buch Exodus.! Aber anders
als diese theologisch ,,schwergewichtigen Moseerzdhlungen, die um den Gottes-
namen und den Bund kreisen, hat die Elija-Erzdhlung aus 1 K6n 19 in den letzten
Jahren besondere Aufmerksamkeit in der Seelsorge und der Lebensberatung ge-
funden. Elijas Krise, seine Flucht, seine geheimnisvolle Gottesbegegnung und
der Aufbruch vom Gottesberg lassen sich wie ein Skript fiir den Umgang mit
Lebenskrisen lesen. Sogar ein Katalog von Impulsen fiir die Burnoutpravention
oder -therapie wird in 1 Kén 19 gefunden. Elija zeigt nach dieser Lesart, was
gegen Burnout hilft: Schlafen und sich Erholen; Essen und Trinken; Bewegung
und Sport, Gottesbegegnungen; Delegieren von Aufgaben; Freundschaften; Inan-
spruchnahme von Hilfe.?

Ein Bibeltext mit inspirierendem Potential? So mag es scheinen. Allerdings blendet
dieselebensnahe Lektiire, die Elija zum sympathischen Zeitgenossen und Vorbild in
der Bewiltigung existenzieller Krisen
macht, die weniger freundlichen Ziige
der biblischen Elijaerzihlungen aus.
Der Alttestamentler Frank Criisemann
bemerkt knapp und treffend: ,,Die
Eliageschichten spiegeln durchgingig
ein Klima der Grausamkeit und Gewalt.*® Ja, am Schluss von 1 Kon 19 werde
sogar ,,die Spirale der Gewalt weiter ins Unermefliche gesteigert .

Zwei Lektiiren eines bekannten Bibeltextes, die unterschiedlicher nicht sein
konnten! Stehen sich damit eine alltagspraktische und eine bibelwissenschaftlich
fundierte Lektiire gegeniiber? Eine verharmlosende gegen eine verantwortbare
Deutung? Wie so oft im Umgang mit der Bibel empfiehlt sich eine geduldige und
differenzierende Lektiire, um eine bessere Ubersicht zu gewinnen.

Zuerst soll der Blick auf den ganzen Text fallen. 1 Kén 19,1-18 wird nachstehend
in einer moglichst genauen Neuiibersetzung mit einer Aufteilung in Handlungs-
und Redeeinheiten (diese sind eingeriickt) und mit einer Gliederung in Sinn-
schritte geboten.

1 Ahab berichtete Isebel alles, was Elija getan hatte
und was er alles getotet hatte: alle Propheten mit dem Schwert.
2 Isebel sandte einen Boten zu Elija um auszurichten:
,,Die Gotter sollen mir dies und das antun,

transformatio;


https://www.livenet.ch/themen/glaube/andachten/380174-burnoutpraevention_mit_dem_propheten_elia.html
https://www.livenet.ch/themen/glaube/andachten/380174-burnoutpraevention_mit_dem_propheten_elia.html
https://www.livenet.ch/themen/glaube/andachten/380174-burnoutpraevention_mit_dem_propheten_elia.html

186;

10

11

12

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

wenn ich nicht morgen um diese Zeit dein Leben wie das
Leben eines von ihnen mache.*

Er [Elija] sah es, stand auf und lief [wortl.: ging] um sein Leben
und kam nach Beerscheba, das zu Juda gehort,
und lieB dort seinen Diener zurtick.
Er selbst aber ging in die Wiiste, einen Tageweg weit,
und er kam und setze sich unter einen Ginster
und wiinschte fiir sich [wortl.: sein Leben] den Tod. Er sagte:
,»Nun ist es genug [hebr.: rab], JHWH.
Nimm mein Leben!
Denn ich bin nicht besser als meine Viter.*
Dann legte er sich und schlief ein unter einem Ginster.
Und siehe da, ein Bote stie3 ihn an und sprach zu ihm:
,»Steh auf! Iss!*
Er schaute, und siehe neben seinem Haupt ein Glutaschebrot und ein
Krug mit Wasser.
Er a3 und trank und legte sich wieder schlafen.
Doch der Bote JHWHs kam ein zweites Mal, stief} ihn an und sprach:
,.Steh auf! Iss!
Denn groBer [hebr.: rab] als du ist der Weg.*
Er stand auf, a3 und trank und ging — gestirkt durch diese Speise —
vierzig Tage und vierzig Néchte bis zum Gottesberg Horeb.

Und er kam dort zu der Hohle und {ibernachtete dort.
Und siehe, das Wort JHWHSs an thn
und er sprach zu ihm:
,»Was willst du hier, Elija?*
Und er sprach:
,,Mit Eifer habe ich geeifert fiir JHWH, den Gott der Heere!
Denn deinen Bund haben verlassen die Kinder Israels,
deine Altére niedergerissen
und deine Propheten mit dem Schwert getotet.
Ich allein bin {ibrig geblieben
und sie trachten nach meinem Leben, es zu nehmen.*
Und er sprach:
,Iritt heraus und stell dich hin auf den Berg vor JHWH,
und sieche,/denn JHWH ist im Begriff voriiberzuziehen:
Und ein groBer Sturm [korr: Phrase ‘... verschoben, s.u.]
vor JHWH:
nicht im Sturm JHWH.
Und nach dem Sturm ein Beben,
‘gewaltig, zerreilend Berge und zerbrechend Felsen®:
nicht im Beben JHWH.
Und nach dem Beben ein Feuer:

transformatio; 2025—Heft 2



187;

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

nicht im Feuer JHWH.
Und nach dem Feuer ein Ton/Gerdusch [hebr.: gol] einer leisen
Windstille.*

13 Und es geschah,
als Elija (es) horte, verhiillte er sein Gesicht mit seinem Mantel,
trat hinaus und stellte sich an den Eingang der Hohle.
Und siehe, an ihn eine Stimme [hebr.: gol],
und sie sprach:
,»Was willst du hier, Elija?*
14 Und er sprach:
,,Mit Eifer habe ich geeifert fiir JHWH, den Gott der Heere!
Denn deinen Bund haben verlassen die Kinder Israels,
deine Altére niedergerissen
und deine Propheten mit dem Schwert getotet.
Ich allein bin {ibrig geblieben
und sie trachten nach meinem Leben, es zu nehmen.*
15 JHWH sprach zu ihm:
,,Geh, kehre um deinen Weg durch die Wiiste nach Damaskus.
Angekommen sollst du Hasa€l zum Konig tiber Aram salben,
16 und Jehu, den Sohn Nimschis, sollst du zum Konig tiber
Israel salben,
und Elischa, den Sohn Schafats aus Abel-Mehola,
sollst du zum Propheten salben an deiner statt.
17 Und es wird geschehen:
Wer sich vor dem Schwert Hasaéls in Sicherheit bringt, den
wird Jehu toten.
und wer sich vor dem Schwert Jehus in Sicherheit bringt,
den wird Elischa toten.
18 Als Rest werde ich in Israel siebentausend lassen,
alle Knie, die sich nicht dem Baal gebeugt haben,
und jeden Mund, der ihn nicht gekiisst hat.

Wie wichtig es ist, den Text als Ganzen wahrzunehmen und nicht mit der Lektiire
bei der neuartigen Gotteserfahrung des Elija, von der die Verse 11 und 12
sprechen, oder mit dem Riickkehrbefehl Vers 15 aufzuhoren, zeigt sich an der
groBen Bewegung, die den gesamten Text durchzieht und die Teile zusammen-
hélt: Unter der koniglichen Todesdrohung, die in der Exposition (Verse 1 und
2) mit der Selbstverwiinschung Isebels besonderen Nachdruck erhilt, flieht Elija
aus dem Norden Israels (vgl. 1 Kon 18,45) {iber Beerscheba (Kap. 19 Vers 3) im
Stiden bis zum weit entfernten Gottesberg Horeb/Sinai (Vers 8) — um am Ende
von Gott wieder ,,zuriick durch die Wiiste* in den Norden, nach Damaskus (Vers
15), geschickt zu werden. Dort angekommen soll er die in den Versen 16 und 17
formulierten Auftrage erfiillen, durch die schlie8lich Gottes Zusage aus Vers 18

transformatio;



188;

5 Vgl. Thiel, Kénige, 221 mit Hinweisen auf die
Grammatiken.

6 Von Mose, dem unvergleichlichen biblischen
Propheten (vgl. Deuteronomium 34,10-12) wird
auch die umfangreichste Berufungsgeschichte
erzahlt (Ex 3 und 4).

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

Wirklichkeit werden soll. Diese Geschlossenheit der Story lasst eine ,,Steinbruch-
exegese, die immer problematisch ist, im vorliegenden Fall erst recht fragwiirdig
erscheinen.

Im Zentrum stehen der Gottesberg und eine dortige Hohle. Dass betont von ,,der
Hohle* gesprochen wird, obwohl sie vorher nicht genannt war, ist eine Eigenart
des Hebriischen; durch den bestimmten Artikel kann eine fiir den Zusammen-
hang wichtige Grofle besonders herausgehoben werden.” Mit der Ortsangabe,
evtl. auch der Akzentuierung der Hohle, ist ein wichtiges innerbiblisches Signal
gesetzt: In der Tora, dem biblischen Basistext, erfahrt Mose am Horeb/Sinai Gott
zwei Mal in neuer Weise — und wird von Gott in die Pflicht genommen (vgl. Ex 3
und 34). 1 Kon 19 versteht den Propheten Elija in der Spur des Propheten Mose.®

Im ersten Abschnitt 1 Kon 19,3-8 wird Elija an den Horeb gefiihrt. Erzahlt wird
davon durchgingig in einem Zweier-Takt: Elija ging — und kam an (Verse 3 und
4); er setzt sich unter einen Ginster (Vers 4), er legt sich unter einen Ginster
schlafen (Vers 5). Zwei Mal kommt auch der (géttliche) Bote und fordert ihn auf:
,»Steh auf! Iss!* (Verse 5 und 7), zwei Mal steht Elija auf, isst und trinkt (Verse 6
und 8). Nach zwei Zwischenstationen — Beerscheba und dem einen Tageweg von
dort entfernten Ort in der Wiiste — wird Elija auf den langen Weg zum Gottes-
berg Horeb geschickt, der nicht weniger als einen FuBweg von vierzig Tagen und
Nichten von der ersten Wiistenstation entfernt ist, den Protagonisten folglich in
eine grofle Distanz zu seinem bisherigen Wirkungskreis bringt. Wie Mose in der
Dornbuschszene nicht nur in die Wiiste, sondern ,,iiber die Wiiste hinaus* (wort-
lich: ,,hinter die Wiiste, also an eine besondere Stelle), und zwar ,,zum Gottes-
berg Horeb* gelangt (Ex 3,1), wird auch Elija weit entfernt von seinem und dem
Lebensbereich Israels zum Ort der Gottesbegegnung am Horeb gefiihrt (1 Kén
19,8).

Auf die Handlungen im ersten Hauptteil folgt ein umfangreicher Dialogteil (Vers
9-18). Auch hier ist das formale Mittel der Gestaltung wieder der Zweier-Takt.
Die beiden Dialogteile (Verse 9-12 und 13-18) sind streng parallel aufgebaut und
kennen einen zweimaligen Wortwechsel. Mit der Frage Gottes (zuerst ist ,,das
Wort JHWHs* das Sprechersubjekt, dann eine gottliche ,,Stimme*) werden in
Vers 9 der erste und in Vers 13 der zweite Dialog erdffnet. Die Frage lautet in
beiden Féllen: ,,Was willst du hier, Elija?* Elija antwortet, darauf repliziert Gott.
Der Text endet nach diesen beiden kurzen Dialogen, die zwei Drittel des Textes
ausmachen, ohne einen erzdhlerischen Abspann.

Elijas Klage ist in jedem der drei Textteile das akzelerierende Moment. Der von
Konig Ahab und seiner Frau verfolgte Streiter fiir den Gott JHWH — dessen
religionspolitisches Programm in dem biblisch sonst nicht verwendeten Satz-
namen ,,Mein Gott ist JaH (= JHWH)* festgehalten ist — wiinscht sich den Tod,
weil er ,,nicht besser als seine Viter* sei. In Vers 4 klingt die Klage des Propheten
unverstdndlich, macht er sich doch in gewisser Weise zu eigen, was ihm die
koniglichen Verfolger antun wollen und wovor er geflohen war. Auch ist nicht
nachvollziehbar, worin er sich mit ,,seinen Vitern* vergleicht. Ist die Erfolglosig-

transformatio; 2025—Heft 2



189;

7 So u. a. Savran, Encountering 145f.
8 So Seybold, Elia, dem sich Albertz, Elia, 143
anschlief3t.

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

keit gemeint, das Volk dauerhaft an der Seites JHWHs zu halten?’ In den beiden
folgenden Dialogteilen klédren sich diese Fragen.

Die wortliche Wiederholung sowohl der Frage Gottes an Elija als auch der an-
schlieBenden Klage in den Versen 9
und 10 bzw. 13 und 14 hat die Aus-
legung immer wieder beschiftigt. Sie
erscheint nicht notwendig. Meistens

wird das Problem literarkritisch ,,gelost™; es wird eine Erweiterung des Textes

durch eine spitere Hand angenommen, die entweder die erste oder die zweite

Klage eingetragen hat. Eine entstehungsgeschichtliche Annahme hat viele Aspekte

aus den beiden Dialogen zu beriicksichtigen und wird von vielen Vermutungen

gespeist; daher werden mehrere Entstehungshypothesen vorgeschlagen, die sich
stark voneinander unterscheiden.

Ich mochte diesen Vermutungen keine eigene hinzufiigen, sondern einen anderen
Blick auf den Text wagen, denn unabhéngig von jeder entstehungsgeschicht-
lichen Erkldrung der auffilligen Wiederholung bleibt die Aufgabe bestehen, die
vorliegende Textfassung zu interpretieren. Wer sich ganz auf die Entstehungs-
geschichte zuriickzieht, muss unterstellen, dass der jetzige Text schlichtweg
verunstaltet ist und durch eine Rekonstruktion ersetzt werden muss. Es gibt
alternative Lesarten flir den ,,Endtext™; so wurde vorgeschlagen, darin die Ab-
bildung eines zweistufigen Audienzvorgangs zu sehen: Zunéchst trigt Elija sein
Anliegen dem ,,Wort JHWHSs* (das dann als eigener Handlungstriager zu denken
wire) vor, dann dem inzwischen erschienenen Gott selbst.® Mir erscheint diese
Erkldrung wenig plausibel, weil es in Vers 9 keine Andeutung einer Audienz-
szenerie gibt. Die vom Text gelegten Spuren weisen in eine andere Richtung: Im
zweiten Dialog schickt Gott Elija in den Norden zuriick mit drei Salbungsauf-
tragen und drei Gerichtsansagen, die darauf hinauslaufen, dass Israel bis auf den
,Rest™ von siebentausend (Personen? Ménnern?) dezimiert wird, die Baal nicht
verehrt haben. Damit reagiert Gott auf die schweren Vorwiirfe des Bundesbruchs,
des Kultfrevels und der Tétung der JHWH-Propheten, die Elija vorgetragen hatte.

Elijas Klage ist aber mit dieser Reaktion Gottes im zweiten Dialog nicht um-
fassend aufgenommen: Die Klage setzt nicht mit Vorwiirfen an Israel ein, sondern
mit Elijas Hinweis, dass er einen ,,aulerordentlichen Eifer fiir JHWH, den Gott
der Heere* gezeigt habe. Die Aussagen {liber die Theophanie in den Versen 11 und
12, die immer das Hauptinteresse am Text auf sich gezogen haben, lassen sich als
Auseinandersetzung mit diesem Engagement Elijas lesen. Nach meinem Lektiire-
vorschlag wird also die Klage Elijas vollstindig, und zwar in zwei Anlaufen, von
Gott aufgenommen und beantwortet.

Die Mehrheit der Ubersetzungen und Kommentare geht jedoch einen anderen
Weg. Sie lesen den zweiten Teil von Vers 11 und Vers 12 als Erzdhlung iiber

transformatio;



190;

9 So mit zahlreichen Argumenten Schmoldt,
Begegnung 25 und Rogland, Elijah, 93.

10 Die Vorstellung vom ZerreiBen der Berge
und Zerbrechen der Felsen gehort sachlich zum
Erdbeben, nicht zum Sturm; der Text ist wie
angezeigt zu korrigieren.

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

Gottes Erscheinen. Um dagegen die oben vertretene Position zu untermauern, ist
ein genauer Blick auf Vers 11 hilfreich. Die Diskussion dreht sich um die Aus-
sagen zum Nicht-Erscheinen Gottes in Sturm, Erdbeben und Feuer bzw. seinem
aufsehenerregend neuartigen Erscheinen in einem ,sanften, leisen Sduseln®
(1Ko6n 19,12 nach der Einheitsiibersetzung). Wie so oft, wenn im Alten Testa-
ment iiber das Erscheinen Gottes gesprochen wird, zeigt der Text nicht nur inhalt-
liche, sondern auch sprachliche Auffilligkeiten, die besondere Interpretations-
anstrengungen erfordern —und dennoch selten zu eindeutigen Ergebnissen fiihren.
Die Rede vom Kommen Gottes riihrt an die Grenzen des Sagbaren; das bildet sich
auch in der Textgestalt ab. Erinnert sei nur an die bereits eingangs genannten
Theophanien in Ex 3; 24 und 34.
In der Einheitsiibersetzung von 2016 lautet der fragliche Abschnitt 1 Kon 19,11-
13:
11 Der HErr antwortete:
,Komm heraus und stell dich auf den Berg vor den HERRN

Da zog der HERR voriiber: Ein starker, heftiger Sturm, der

die Berge zerriss und die Felsen zerbrach, ging dem HERRN

voraus. Doch der HERR war nicht im Sturm.

Nach dem Sturm kam ein Erdbeben. Doch der HERR war nicht im

Erdbeben.

12 Nach dem Beben kam ein Feuer. Doch der HERR war nicht im Feuer.

|¢¢

Nach dem Feuer kam ein sanftes, leises Sduseln.
13 Als Elija es horte, hiillte er sein Gesicht in den Mantel, trat hinaus
und stellte sich an den Eingang der Hohle.

Nach dem Befehl Gottes an Elija herauszutreten wird — so die Einheitsiiber-
setzung, die wie jede Ubersetzung auch schon Deutung ist — die Theophanie
erzahlt. Das ist das verbreitete Verstdndnis dieser viel zitierten Bibelstelle, es ist
jedoch nicht zwingend. Vielmehr legt der hebriische Text ein anderes Verstdndnis
nahe, denn in ihm wird vom Kommen Gottes bemerkenswerterweise nicht in der
iiblichen grammatikalischen Form erzihlt. Ein Wechsel von der Aufforderung an
Elija zur Schilderung des Voriibergangs Gottes ist gerade nicht im Text angezeigt.
Mit ,,Und siehe* wird in Vers 11 vielmehr die vorangehende Gottesrede fort-
gesetzt, und die sich anschlieBenden Detailaussagen iiber das (Nicht-)Erscheinen
Gottes erzéhlen nicht, was sich ereignet (hat), sondern beschreiben in verblosen
Satzen, wo Gott nicht ist. Daher ist die Annahme berechtigt, dass Gott weiter-
hin spricht und die Gottesrede bis zum offenen Schluss am Ende von Vers 12
reicht.” Alle Aussagen iiber die Weisen des gottlichen Kommens sind Teil einer
zusammenhingenden Gottesrede:
11 Und er [JHWH] sprach:

,Iritt heraus und stell dich hin auf den Berg vor JHWH,

und sieche,/denn JHWH ist im Begriff voriiberzuziehen:

und ein groBer Sturm vor JHWH:

nicht im Sturm JHWH.

Und nach dem Sturm ein Beben,

‘gewaltig, zerreiBend Berge und zerbrechend Felsen*!”:

nicht im Beben JHWH.

transformatio; 2025—Heft 2



191;

11 Vgl. Schmoldt, Begegnung, 26.

12 Nach dem ersten JHWH-Namen-

Midrasch in Ex 3; ich schlage fir diese Art der
Namenserlauterung den Terminus ,Midrasch”

vor, weil es sich um Erlauterungen des
geheimnisvollen JHWH-Namens handelt, die
midraschartig aus dem Erzéhlzusammenhang
heraus entwickelt worden sind. Zu Ex 34,6 und 7
vgl. die Einheitsiibersetzung, die alle Aussagen als
Selbstoffenbarung JHWHs versteht. Gebrauchlich,
aber m.E. weniger treffend, sind auch die
Bezeichnungen ,Gottesnamenformel” (E. Zenger)
oder ,Gnadenformel” (H. Spieckermann).

13 Dieser Sprachgebrauch ist selten (vgl. neben
den genannten Stellen Gen 18; Ez 16 u. Hos 10)
und daher umso signifikanter.

14 Vgl. Waltke / O’Connor, Syntax, 677f: ,a logical
bridge”.

15 So — und nicht als Bericht vom Kommen Gottes
— hat es auch die Septuaginta verstanden, die sich
eng am hebréischen Text bewegt.

16 So etwa Thiel, 222. — Aber auch das ist

in der Hebraischen Bibel nicht untblich;
Ausfihrungsberichte kdnnen fehlen, wenn der
Zusammenhang eindeutig ist.

17 S.a. Albertz, Elija, 146.

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

12 Und nach dem Beben ein Feuer:
nicht im Feuer JHWH.
Und nach dem Feuer ein Ton/Gerédusch (hebr.: gol) einer
leisen Windstille.*

Ein Einwand konnte sich aufdréngen, ist aber leicht zuriickzuweisen: Dass Gott,
der Sprecher in den Versen 11 und 12, von sich selbst in der fiir uns als ungewohnt
und stérend empfundenen 3. Person spricht, ist in der Hebrdischen Bibel nicht
ungewohnlich.!' Der bekannte zweite
JHWH-Namen-Midrasch in Ex 34,6
und 7 ist nach der Ankiindigung in
Ex 33,19 ebenfalls so gestaltet'? — ein
weiteres Indiz fiir die Verbindungen
zwischen der Elijaerzéhlung und der
Mosedarstellung in Ex 33 und 34. Ex 33,19.22 wird die Erscheinung Gottes
vor Mose mit dem Verb ,voriiberzichen* angekiindigt, in Ex 34,6 wird die
entsprechende Ausfithrung erzdhlt. Derselbe Theophanieterminus ,,voriiber-
ziehen“"® (mit dem Subjekt JHWH) zu Beginn der Gottesrede in 1 Kén 19,11
verstiarkt den intertextuellen Verweisungszusammenhang zwischen den beiden
Horeberzéhlungen um Mose und um Eljja.

In 1 Kon 19,11a wird die Aussage vom Voriibergehen Gottes mit ,,und siehe*
logisch an den Vordersatz angeschlossen'® und mit der Verbform (,,voriiber-
ziehend), einem Partizip, wird auf ein unmittelbar bevorstehendes Ereignis
hingewiesen.!® Die Kommentare nehmen diese Gestaltung durchaus wahr, und
dennoch dominiert die These, mit ,,und siche” werde ein Erscheinungsbericht ein-
geleitet. Dieser Bruch zwischen der prazisen Textwahrnehmung und der Deutung
wird damit begriindet, dass sonst der eigentliche Erscheinungsbericht nach Vers
12 fehle.'® Abgesehen von der fragwiirdigen Zirkelhaftigkeit der Argumentation,
die im Text finden will, was er sagen miisste, ist die Forderung eines Ausfithrungs-
berichts nicht zwingend, weil der Text auch in der hier vorgeschlagenen Deutung
verstindlich ist.'” Er gewinnt sogar, denn mit der Thematisierung der Theophanie
in der Gottesrede, erhilt er gegeniiber der ,,Berichtsvariante zusatzliche Aus-
sagekraft: Gott selbst teilt Elija mit, wo und wie er, JHWH, nicht in Erscheinung
tritt! Gottes Absage geschieht gleich drei Mal: JHWH ist nicht im Sturm! Nicht
im Beben! Nicht im Feuer!

Allein dieser rhetorische Dreiklang hallt im Zusammenhang der Elijaerzahlungen
— ganz unabhéngig von dem abschlieBenden ,,Halbsatz* {iber den ,,sanften Luft-
zug* — besonders kriftig nach. Noch in Kapitel 18 kommt ,,das Feuer JHWHs*
vom Himmel herab und verzehrt das von Elija zubereitete Brandopfer (Vers 38);
und die groBe Diirre wird beendet durch einen ,,Sturm* mit Wolken und Stark-
regen (Vers 45). Gottes Wirken driickt sich aus in den ,,gewaltigen* (1 Kon 19,11)
Naturphidnomenen, so die im Alten Testament hiufige Sicht. Die drei Phdnomene
Feuer, Erdbeben und Wind gehdren neben weiteren wie Wolkendunkel und Rauch
fest zum alttestamentlichen Theophanieinventar (vgl. 2 Sam 22 = Ps 18 und Ps
29 u.v.a.). 1 Kon 19,11 und 12 riicken JHWH weit davon ab. Wenn festgehalten

transformatio;



192;

18 Thiel, Konige, 268.

19 Hebraisches und Aramaisches Lexikon, 119 (zu
dmmh).

20 In Wundererzahlungen wird der Kontrast
zwischen dem bedrohlichen Sturm und der ,gro3en
Meeresstille als Metapher flr den Basiskonflikt von
Tod und Leben eingesetzt, z.B. Ps 107,29 und Mk
4,37-39.

21 Buber, Biicher der Geschichte, zur Stelle.

22 Vgl. Savran, Encountering, 219.

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

wird, dass Gott darin nicht zu finden ist, bedeutet das einen gewaltigen Bruch mit
einer groBen religiosen Tradition und eine direkte Zuriickweisung traditioneller
Weisen theologischen Denkens und Redens. 1 Kon 19 unterstreicht diese Ab-
sage mit dem narrativ wichtigsten Mittel, der direkten Gottesrede: Vom gottlichen
Sprecher selbst, also mit hochster Autoritét, wird eine iiberkommene Gottesvor-
stellung verabschiedet.

Im ersten Dialog wird geklért, dass Phanomene der Stirke und Gewalt nicht
zu JHWH passen. Wenn es in einem
Kommentar zur Stelle heil3t, die drei
Theophanieelemente wiirden préiziser
bestimmt und seien ,,nichts mehr und
nichts weniger als Vorboten des ihnen folgenden Gottes*“!®, so trifft diese Aussage
nicht den Kern — wenn es erlaubt ist, einem narrativen Zusammenhang solche
Stringenz der Aussage abzuverlangen. Gott kommt ja nicht nur nach diesen Er-
scheinungen, wie der Ausdruck ,,Vorboten* nahelegt, sondern sein Kommen ist
von ganz anderen Erscheinungen begleitet, wird mit anderen Vorstellungen ver-
kniipft.

Das neue Verstindnis nimmt die erste der drei zuriickgewiesenen Erscheinungs-
weisen auf und wendet sie ins Gegenteil: Dem ,,groen Sturm* steht ,,die Wind-
stille”, das ,,Aufhdren aller starken Luftbewegung“!® gegeniiber. Der Kontrast
wird noch gesteigert durch das Attribut ,,fein®, ,,diinn* oder ,,leise”. Der vielfach
gedeutete Ausdruck scheint also eine ganz schwache Luftbewegung am Rande
der Wahrnehmbarkeit zu bezeichnen. Der Gegensatz wird auf der Ebene natiir-
licher Phanomene belegt, auch die Septuaginta spricht von einem ,,schwachen
Liiftchen‘?°. Martin Bubers bekannte Ubersetzung ,,eine Stimme verschwebenden
Schweigens*?! hat groBle poetische Kraft, gibt aber den Bezug zu einem Natur-
phianomen auf; sie scheint eher auf den Assoziationshintergrund der Dialogphilo-
sophie zu verweisen.

Das
phdnomen X ein Phdnomen Y — nicht
im Y JHWH* wird drei Mal in der-
selben Weise, beim vierten Mal jedoch
nur noch zur Hilfte ausgefiihrt. Die Gottesrede endet im hebrdischen Text offen:
,,und nach dem Feuer das Gerdusch/der Ton/Klang einer schwachen Windstille*.
Eine direkte Aussage zur Erscheinung Gottes im Zusammenhang mit diesem
Phanomen unterbleibt. In der Septuaginta dagegen wird auch beim vierten Mal
das Muster vollstindig ausgefiihrt: ,,und nach dem Feuer ein Gerdusch eines
schwachen Liiftchens —und dort der Herr*“. Ob die hebréische oder die griechische
Variante Urspriinglichkeit beanspruchen kann, ldsst sich nicht entscheiden.

Muster ,nach dem Natur-

Im hebrédischen Text bleibt in Vers 12 noch alles in der Schwebe.?> Aber mit
dem Wechsel von der Gottesrede zur Stimme des Erzdhlers in Vers 13 wird ganz
behutsam Gottes Gegenwart angedeutet. Der Schluss der Gottesrede in Vers
12 wird eng verzahnt mit der erzdhlerischen Einleitung des zweiten Dialogs

transformatio; 2025—Heft 2



193;

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

in Vers 13. Die Verbindung geschieht iiber das Signalwort ,,gol“, das in den
Theophaniezusammenhang gehort (vgl. Ex 19; 1 Kén 18; Ps 29 u.6.). Der Uber-
gang nutzt die semantischen Mdglichkeiten dieses Ausdrucks und eroffnet zu-
gleich groflere Horizonte: gol bezeichnet allgemein etwas akustisch Wahrnehm-
bares, heif3t also ,,Ton* oder ,,Gerdusch* (engl. sound), gleich ob leise oder laut,
daher kann es auch den Donner meinen; das Wort benennt auch die ,,Stimme*
(engl. voice) von Menschen wie von Tieren, aber auch die Stimme Gottes — und
niherhin die Stimme, die sich artikuliert und in Worten horbar wird; schlieBBlich
wird mit diesem Ausdruck auch das Verlautete selbst, die ,,Nachricht®, benannt.

Vers 12 und 13 nutzt die im Ausdruck ,,qol“ gegebene semantische Differenz
von ,,Gerdusch* und ,,Stimme*. Zwischen der Gottesrede und der Reaktion Elijas
hétte in einer ausfiihrlichen Erzéhlung ein Bericht iiber die Theophanie seinen
Platz gehabt. Der Bibeltext hélt sich jedoch zuriick und verzichtet auf eine direkte
Aussage liber das Kommen Gottes. Es wird Elijas Reaktion auf den Wechsel von
Sturm, Erdbeben und Feuer zur leisen, schwach wahrnehmbaren Bewegung der
Luft mitgeteilt. Elija befolgt den zu Beginn des ersten Dialogs ergangenen gott-
lichen Befehl, aus der Hohle herauszutreten, und verbirgt sein Gesicht in seinem
Mantel als Zeichen fiir und Schutz vor der géttlichen Gegenwart. Dann hort er
,eine Stimme*, die zu ihm spricht. Dass es sich dabei um Gottes Stimme handelt,
wird in den Versen 13 und 14 nicht explizit gesagt, ist aber unzweifelhaft, zum
einen durch die Parallelitit dieses Dialoganfangs mit dem Beginn des ersten
Dialogs (Vers 9) und zum zweiten durch die geheimnisvolle Aura dieser Mit-
teilung, die an der Reaktion des Protagonisten (Vers 13) ablesbar ist. Das Signal-
wort ,,gol*“ erdffnet eine wichtige intertextuelle Briicke zur Erscheinung Gottes
vor Mose am Horeb/Sinai und zur Mitteilung géttlicher Worte (Dtn 4,12.33; 5,22-
28), dort allerdings verbunden mit Feuer und starken akustischen Phinomenen,
so dass 1 Kon 19 sich an dieses Basisereignis der Tora anschlieft und zugleich
davon absetzt.

Nachdem Elija in Vers 14 seine Klage mit den aus V. 10 bekannten Worten wieder-
holt hat, reagiert JHWH in der Antwort auf die Vorwiirfe, die sich auf Israel be-
ziehen und kiindigt ein Gericht iiber Israel an, aus dem nur ein Rest hervorgehen
wird. Die Zahl von siebentausend, die liberleben sollen, weil sie Baal nicht ver-
ehrt haben, ist sicher als ,,runde Grof3e™ zu deuten; es gibt einen Rest, Israel wird
trotz des Abfalls zu Baal nicht untergehen. Die drei gottlichen Salbungsauftrige
zielen auf die Einsetzung des Aramierkonigs Hasaél, des Nordreichskonigs Jehus
und des Elija-Nachfolgers Elischa in ihrer Rolle als gottliche Gerichtswerkzeuge
ab. Elija wird berufen, das gottliche Gericht iiber Israel in die Wege zu leiten,
weil Israel den Bund verlassen hat. Zwar ist angesichts dieser duflerst harten Ge-
richtsworte die verkiirzte Rezeption von 1 Kén 19 psychologisch verstiandlich;
sie nivelliert jedoch die Spannungen und verspielt das produktive Potential des
Bibeltextes.

transformatio;



194;

23 Knauf, 1 Kdnige 15-22, 326.
24 Ebd.
25 Criisemann, Gottes leise Stimme, 213.

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

Wer die in 1 Kon 19 erzihlte Geschichte als Erfahrungsweg Elijas nachvollziehen
mochte, wird am Ende, bei der Lektiire der Gerichtsworte in der abschlie3enden
Gottesrede (Verse 15-18) enttduscht sein. Es geht alles wie gewohnt weiter —
drastischer ausgedriickt: die Geschichte der Gewalt geht weiter, Elija steht in
ihrem Dienst, auch wenn der Prophet nicht selbst die Konige salbt, sondern von
den drei Befehlen nur die Einsetzung Elischas ausfiihrt. So bilanziert Ernst Axel
Knauf niichtern: ,,Anders als Mose geht Elija aus seiner Gottesbegegnung vollig
unverandert hervor.“* Knauf geht sogar so weit, von ,,Elijas Versagen am Gottes-
berg*** zu sprechen, da er anders als Mose in Ex 33,12-16 keine Fiirbitte fiir das
vom rechten Weg abgekommene Volk einlegt.

Das ist eine mogliche Lesart des Textes! Eine Lesart, die gewissermallen von
innen her — aus der Story heraus — argumentiert. Es bietet sich aber auch eine alter-
native Sicht an. Sie setzt an bei der sofort ins Auge springenden formalen Auf-
filligkeit des Textes, das ist die groBe wortliche Ubereinstimmung zwischen den
beiden Dialogen in den Versen 9-12 und 13-15. Was zunéchst wie eine stilistische
Schwiche erscheint, kann auch als Stirke betrachtet werden: Der erste Dialog
trdgt in den von Gewalt bestimmten Erzdhlzusammenhang der Elijageschichten
eine andere Sicht der gottlichen Wirklichkeit ein, wirkt wie eine korrigierende
Anmerkung, die einen bestehenden Wortlaut nicht beiseite wischen, aber immer-
hin aus seiner Monopolstellung verdringen konnte. Das wird iiber das Mittel der
Ankniipfung und der Absetzung zugleich erreicht.

Zugegeben, es ist nur ein kleiner ,,Eingriff*, aber ein inhaltlich hoch bedeutsamer:
In der Gottesrede scheint ein anderes Gottesbild auf, das eine Irritation in der
Lektiire bewirkt. Frank Criisemann findet fiir diesen Vorgang ein sehr treffendes
Bild: ,,Wie eine Weiche, die aus einem Schienenstrang herausfiihrt, zunédchst nur
eine minimal abweichende Spur ist, dann aber immer entschiedener in eine deut-
lich andere Richtung fiihrt, so ist es hier mit der leisen Gottesstimme.***

1 Koén 19 ist eine Erzdhlung im Kontext des groferen Komplexes der
Elijageschichten (1 Kon 17 — 2 Kon 2). Wenn sich Erzédhlungen um eine heraus-
gehobene Gestalt, und eine solche ist Elija zweifellos, verfestigt haben, wird es
schwerer, das Bild zu korrigieren. In 1 Kon 19, 11-13a ldsst sich ein Korrektur-
versuch beobachten: Er erfolgt so, dass punktuell eine andere Theologie in eine
vorhandene Erzidhlung eingeflochten und anschlieBend der ,,alte” Erzahlfaden mit
den Versen 13b-14 wiederaufgenommen wird.

Der Eintrag stellt klar, dass JHWH, der Gott Israels, fiir den Elija mit allen Mitteln
streitet, mit dem tradierten Bild eines gewalt(tdt)igen Gottes nicht erfasst wird.
Die Geschichte lauft weiter auf den Bahnen von Schwert und Blut; auch davon
handelt 1 Kon 19. Aber es gibt — verbunden mit dem gewaltaffinen Eiferer fiir
JHWH - diese andere Stimme, die alternative Sicht in ihrer ganzen Sperrigkeit.
Der Bibelkanon hat die Grof3e, die eine wie die andere Sicht zu bewahren. Fiir
unser auf Stringenz und Nichtwiderspriichlichkeit ausgerichtetes Denken kann
das storend wirken; biblisch sind divergierende Sichtweisen, die unausgeglichen

transformatio; 2025—Heft 2



195;

26 Der Babylonische Talmud wirdigt im Traktat

Eruwim 13b diese anti-ideologische Sinnpluralitat,

die sich in den Diskussionen unter den Gelehrten
abbildet: ,Die Worte der einen und der anderen
sind Worte des lebendigen Gottes."

27 Pépstliche Bibelkommission, Interpretation, 79.

28 Keil, Konige, 213. — Die Rechtschreibung des
Originals ist beibehalten.
29 Irsigler, Gottesbilder Bd. I, 562.

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

nebeneinandergestellt werden, ein Normalfall.?® ,Es ist gerade eine Eigenart der
Bibel, kein strenges System zu bilden, sondern im Gegenteil in der Dynamik von
Spannungen zu stehen.“?” 1 Kon 19 verleiht der anderen Sicht zusétzliches Ge-
wicht durch die Stilisierung als Stimme Gottes.

In das Elijabild wird mit dieser korrigierenden Ergénzung das differenzierte
Gottesbild ,,vom Sinai“ (vgl. Ex 33 und 34) eingeschrieben, wie vor 150 Jahren
der Kommentar Carl-Friedrich Keils mit Bezug auf Johann Gottfried Herder
herausgearbeitet hat: ,,lhm (Elija: G.St.) wolte nun der Herr nicht blos seine
Herrlichkeit offenbaren, sondern zugleich zeigen, daB3 sein Eifern fiir die Ehre
des Herrn mit der Liebe, Gnade und Langmut Gottes nicht im Einklang stehe.
,Das Gesicht sollte dem Feuereifer des Propheten, der alles im Sturm verbessern
wollte, Gottes linden Gang zeigen und seine langmiitige sanfte Natur predigen,
wie dort die Stimme es Mosi that; darum war die Erscheinung so schon veréndert’
(Herder, Geist der hebr. Poesie 1788. 11 S. 52).¢%8

Es deutet sich eine ,,Verschiebung® im Gottesbild an, die im weiteren Verlauf des
Kanons wiederholt hervortritt. Im Jesajabuch wird an der Figur des sogenannten
Gottesknechtes eine nicht gewaltformige Weise der Durchsetzung gottlicher
Rettung reflektiert (vgl. Kapitel 50 und 53). Psalm 44 stellt unter dem Eindruck
der Erfahrung von Verlassenheit und Ohnmacht im Exil Israels Vertrauen auf den
Gott, der Israels Kriege fiihrt, massiv in Frage.

Im weiteren Verlauf der Elijageschichte ist zu beobachten, dass ,,Gott selbst (...)
seinen Propheten weg vom Weg der Gewalt™® fiihrt. 2 Kon 1,2-17 erzéhlt eine
weitere Episode, in der Elija seinen
Gott JHWH tiefer kennenlernt: Er-
neut kritisiert Elija den Glaubens-
abfall eines Konigs, in diesem Fall des
Ahabsohnes Ahasja; dieser sucht in
schwerer Krankheit Rettung bei ,,Beelzebul, den Gott von Ekron® (2 Kén 1,2).
Dem koniglichen Befehl, zu ihm zu kommen, widersetzt sich Elija, er ldsst auf
zwei militarische Gesandtschaften Feuer vom Himmel regnen, so dass jeweils der
Hauptman mit fiinfzig Soldaten umkommt. Elija dndert sein Verhalten, nachdem
er zwei Botschaften gehort und offenbar verstanden hat: Der dritte Hauptmann
sagt zu ihm:

,»,Mann Gottes, moge doch in deinen Augen mein Leben

und das Leben deiner Diener, dieser Fiinfzig,

einen Wert haben.

Siehe, Feuer kam vom Himmel

und fraf} die zwei fritheren Hauptleute und ihre Fiinfzig.

Nun aber mdge mein Leben einen Wert haben in deinen Augen!*
Dazu kommt die Aufforderung durch den Boten JHWHs:

,,Geh mit ihm hinab

und sei ohne Furcht vor ihm!*

transformatio;


http://G.St

196;

30 Crisemann, Elia, 132.

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

Die Uberwindung der Gewaltaffinitit und die Wende im Gottesbild werden nicht
theoretisch fundiert, das Setting der Erzdhlung wird auch in dieser Elijaepisode
nicht verlassen. ,,Nur durch die Art, wie erzdhlt wird, findet eine Auseinander-
setzung mit jenem Denken statt, nach dem Gewalt im Namen Gottes oder der
Wahrheit, der Gerechtigkeit oder der Freiheit ausgetlibt werden muf3 und darf. Mit
sehr wenigen Worten, die unscheinbar sind und die man leicht iiberlesen kann, ge-
schieht das. Geradezu nebenbei, im Voriibergehen, wird ein Begriff wie der , Wert
des Lebens® geprigt. Es wird dabei auf die Ursache so vieler Morde und Massaker
verwiesen, die Angst und Frucht voreinander. Gott selbst und sein Bote stehen
hier (erg.: in 2 Kon 1 wie bereits in 1 Kon 19: G. St.) gegen seinen Propheten.“*

Die Wege zur Uberwindung verstorender Gottesbilder, die von Macht und Gewalt
gepragt werden, sind lang und steinig und verlaufen keineswegs geradlinig. Die
Bibel zeigt schonungslos die gewaltverhaftete Welt, in der Gottes Name immer
wieder auch durch die ,,eifrigsten* Gottesverehrer verdunkelt wird —und sie ldsst
die leisen Tone anklingen, in denen das Neue, das Ersehnte und Rettende horbar
wird.

Rainer Albertz, Elia. Ein feuriger Kampfer fiir Gott (Biblische Gestalten Bd.
13), Leipzig 2006.

Der Babylonische Talmud, Bd. II. {ibers. von Lazarus Goldschmidt, Frankfurt
1996.

Pépstliche Bibelkommission, Die Interpretation der Bibel in der Kirche (Ver-
lautbarungen des Apostolischen Stuhls 115), Bonn 1993.

Martin Buber / Franz Rosenzweig, Die Schrift. Bd. 2 Biicher der Geschichte,
Darmstadt 1985.

Frank Criisemann, Elia — die Entdeckung der Einheit Gottes. Eine Lektiire
der Erzdhlungen iiber Elia und seine Zeit (1 Kon 12 — 2 Kon 2) (Kaiser
Taschenbiicher 154), Miinchen 1997.

Frank Criisemann, Gottes leise Stimme gegen Gewalt im Namen Gottes. Elija,
Mose und die Anfinge des biblischen Monotheismus, in: Bibel und

Kirche 66 (2011) 208-214.

Thomas Hieke, Gott erscheint. Epiphanie und Theophanie im Alten Testament,
Freiburg 2024.

transformatio; 2025—Heft 2



197;

Georg Steins—Der Gott des leisen Tons

Hubert Irsigler, Gottesbilder des Alten Testaments. Von Israels Anfangen bis
zum Ende der exilischen Epoche Teilband I, Freiburg 2021.

Carl-Friedrich Keil, Die Biicher der Konige, GieBBen 1988, Nachdr., der 2. Aufl.
von 1876.

Ernst Axel Knauf, 1 Konige 15-22 (Herders Theologischer Kommentar zum
Alten Testament), Freiburg 2019.

Konzise und Aktualisierte Ausgabe des Hebréischen und Araméischen Lexikons
zum Alten Testament, Leiden 2. Aufl. 2019.

Max Rogland, Elijah and the Voice’ at Horeb (1 King 19). Narrative Sequence
in the Masoretic Text and Josephus, in: Vetus Testamentum 62 (2012)
88-94.

Georg W. Savran, Encountering the Devine. Theophany in Biblical Narrative
(Journal for the Study of the Old Testament Supplement Series 420),
London 2005.

Hans Schmoldt, Elijas Begegnung mit Jahwi (1 Kon 19,9-14), in: Biblische
Notizen 43 (1988) 19-26.

Heinz-Giinther Schéttler, Monopolverlust und Gotteskrise. Eine absichtsvolle
und gegenwartsbezogene Auslegung von 1 Kon 19, in: Anja Baumer-Low
u.a. (Hg.), Loscht den Geist nicht aus! (1 Thess 5,19). Theologische und
pastorale Kompetenz in Zeiten kirchlichen Umbruchs, Miinster 2007,
116-149.

Septuaginta Deutsch. Das griechische Alte Testament in deutscher Ubersetzung,
2. Aufl. Stuttgart 2010.

Klaus Seybold, Elia am Gottesberg. Vorstellungen prophetischen Wirkens nach
1. Kdnige 19, in: Evangelische Theologie 33 (1973) 3-18.

Winfried Thiel, Kénige (Biblischer Kommentar [X/2 Lfg. 2-4), Neukirchen-
Vluyn 2002-2009.

Bruce K. Waltke / M. O’Connor, An Introduction to Biblical Hebrew Syntax,
Winona Lake 1990.

transformatio;



198; Giancarlo Collet—,Sturm auf dem See" — ,,... durchnaft bis auf die Herzhaut*

wdyturm auf dem See® —
... durchnafit bis auf die
Herzhaut*

Eine Geschichte wider den ,,Schdonwetter-
glauben*

Gedanken anlasslich der Pilgerwanderung
2024

Giancarlo Collet

Dr. theol., em. Prof. fiir Missionswissenschaft an der Katholisch-theologischen
Fakultit der Universitdt Miinster

transformatio; 2025—Heft 2



199; Giancarlo Collet—,Sturm auf dem See“ — ,,... durchnaf3t bis auf die Herzhaut”

Bitte!

Wir werden eingetaucht

und mit dem Wasser der Sintflut gewaschen,
wir werden durchnaf3t

bis auf die Herzhaut.

Der Wunsch nach der Landschaft
diesseits der Trinengrenze

taugt nicht,

der Wunsch den Bliitenftriihling zu halten,
der Wunsch, verschont zu bleiben,

taugt nicht.

Es taugt die Bitte,

daB3 bei Sonnenaufgang die Taube

den Zweig vom Olbaum bringe.

Dal} die Frucht so bunt wie die Bliite sei,
daB3 noch die Blatter der Rose am Boden
eine leuchtende Krone bilden.

Und dal} wir aus der Flut,

daB wir aus der Lowengrube und dem feurigen Ofen
immer verschrter und immer heiler

stets von neuem

zu uns selbst

entlassen werden.

Hilde Domin
Originalbronzeplastik eines
unbekannten Kinstlers Der gut 200m unter dem Spiegel des Mittelmeeres liegende See Gennesaret,
(Foto: Giancarlo Collet) auf dem sich die biblische Geschichte vom ,,Sturm auf dem See* abspielt, ist

bis heute dafiir bekannt, dass unberechenbare Fallwinde sich
zu einem tosenden Sturm entwickeln konnen und den zuvor
ruhigen See in bedrohliche Fluten verwandelt. Durch die engen
Schluchten im Nordosten des Sees sammeln sich die Winde wie
in einem Trichter und peitschen die Wellen hoch. Doch ebenso
rasch kann der Spuk verschwinden, und schon wieder liegt der
See dann ruhig und friedlich da. Die abendliche Zeit der auf-
kommenden Winde muss deshalb schnell genutzt werden, um
sicher ans andere Ufer gelangen zu konnen. Dies bildet den
geographisch-wetterkundlichen Hintergrund der Erzdhlung,
wie sie der Evangelist Markus festgehalten hat:

Am Abend dieses Tages sagte Jesus zu seinen Jiingern:

,,Kommt, wir wollen ans andere Ufer fahren!“. Sie schickten
die Menschen weg und ruderten mit dem Boot, in dem Jesus
1 Domin, Gesammelte Werke, 117. sal}, auf den See hinaus. Einige andere Boote folgten ihnen. Da

transformatio;



200;

Giancarlo Collet—,Sturm auf dem See“ — ,,... durchnaf3t bis auf die Herzhaut”

brach ein gewaltiger Sturm los. Hohe Wellen schlugen ins Boot, es lief voll
Wasser und drohte zu sinken. Jesus aber schlief hinten im Boot auf einem
Kissen. Da riittelten ihn die Jiinger wach und schrien voll Angst: ,,Meister,
kiimmert es dich nicht, dass wir untergehen?* Jesus stand auf, wies den
Wind in seine Schranken und rief in das Toben des Sees: ,,Schweig! Sei
still!* Da legte sich der Sturm, und es wurde ganz still. ,,Warum habt ihr
solche Angst?, fragte Jesus seine Jiinger. ,,Habt ihr immer noch kein Ver-
trauen zu mir?* Die Jiinger waren fassungslos und sagten zueinander: ,,Was
ist das nur fiir ein Mensch, dass ihm selbst Wind und Wellen gehorchen?*
(Mk 4, 35-41).

Die Bildersprache dieser Geschichte kann als Bild unseres Lebens gelesen
werden und lasst sich leicht verstehen. Als Bild besagt die Geschichte: mensch-
liches Leben ist mit einer risikoreichen Fahrt auf einem weiten Meer vergleich-
bar, in einem unsicheren Boot, iiberméchtigen Naturgewalten ausgesetzt und dem
Tode nahe. Dieses Bild — so alt wohl wie Menschen Schiffe bauen — wurde von
Dichtern, Denkern und Malern beschrieben und bis ins Detail ausgestaltet:
Das Meer — ein Bild fiir die Welt, tiefblau, ruhig oder aufgewiihlt, aber
auch stiirmisch, chaotisch bedrohlich und feindlich — zugleich ein geheim-
nisvoller Ort unermesslicher Weite und unendlicher Sehnsucht.
Das Schiff — ein Bild fiir das gefdhrdete Unterwegssein des Menschen,
fremden Naturméchten ausgeliefert, mythologisch gedeutet fiir ein Leben
zwischen dessen Aufbruch bei der Geburt und der Uberfahrt in das Reich
der Toten.
Segel und Steuerruder — Bilder fiir den Antrieb und die Lenkung des
Lebensschiffes, sowie fir den menschlichen Willen, den Geist, die Seele,
kurz: fiir ein starkes Ich.

Doch ist mit diesen allgemeinen Bildern die Geschichte vom ,,Sturm auf dem
See” noch lange nicht gedeutet, denn es geht in ihr um mehr als um einen
wundersamen Bericht {iber ein vergangenes Widerfahrnis, das mit einem offenen,
hoffentlich gliicklichen Ausgang fiir die Bootsinsassen endet. Die Geschichte
wird ndamlich so erzihlt, dass sie aus der Sicht von Christinnen und Christen all-
gemein menschliche Erfahrungen wiedergibt, die sich darin wiedererkennen und
deshalb ihnen von Generation zu Generation als Evangelium weiterzugeben not-
wendig und hilfreich erschienen. In diesem einen Boot sitzen ja nicht irgend-
welche Menschen, sondern Jiinger Jesu (und andere Boote begleiteten ihn), er-
fahrene Fischer also, die sowohl den See Gennesaret von ihrer Arbeit her als
auch die lokalen Wetterverhiltnisse und deren iiberraschende Kapriolen kennen.
Mit den Jiingern zusammen ist auch Jesus, der sich ihrer Steuerkunst anvertraut,
so dass er vom schlagartigen Wetterumschwung zunichst nichts mitbekommt;
vielmehr schlift er ganz fest auf einem Kissen im Heck. Die Jinger miissen ihn
deshalb wecken und Klartext reden: ,,Meister, kiimmert es dich nicht, dass wir
untergehen?* Oder grob gesagt: Wir saufen ab, und du pennst! Erst darauthin
steht Jesus auf und schafft mit starker Stimme Ruhe und grof3e Stille. Durch sein
wortgewaltiges, rettendes Eingreifen zeigt Jesus aber zugleich, dass der Hilferuf
seiner Jiinger nicht unberechtigt war.

transformatio; 2025—Heft 2



201;

Giancarlo Collet—,Sturm auf dem See“ — ,,... durchnaf3t bis auf die Herzhaut”

Ein krasser Gegensatz zwischen einer Welt, in der die Jiinger wegen des voll-
laufenden Bootes in Panik geraten, Todeséngste ausstehen, in ihrer Verzweiflung
um Hilfe schreien und einem schlafenden Jesus, der die sich anbahnende
Katastrophe nicht mitbekommt und es daher ,,seelenruhig® den anderen iiberldsst,
mit ihr klarzukommen.

Wie alle Menschen bleiben auch Christinnen und Christen in ihrem Leben von
Stiirmen unterschiedlicher Stirke nicht verschont, auch wenn sie es sich anders,
vor allem iiberraschungsédrmer, jedenfalls ruhiger, friedlicher wiinschten. Doch
gibt es hier keine Ausnahmeregelung, die wir erwarten oder uns gar auf sie be-
rufen konnten. Diese von auflen und innen heranstiirmenden Einschldge ins All-
tagsleben tragen verschiedene Namen: Uberschwemmungen und Diirre, Flucht
und Vertreibung, Terror und Krieg, Diagnose einer unheilbaren Krankheit, Ver-
lust eines nahestechenden Menschen, tiefe Depression, zerstorte Lebenspline,
Arbeitslosigkeit, zerbrochene Beziehung, Verlassenheit, Einsamkeit, ... Dies
alles kann alle treffen, und niemandem diirfte in seinem Leben eine Fahrt auf
stillen Gewéssern iiber den See ohne iiberraschende Gegenwinde gliicken. Nur
zu verstiandlich, wenn daher auch die Jiinger, die bisher ihr ganzes Vertrauen auf
Jesus setzten, in ihrer Not schreien: ,,Meister, kiimmert es dich nicht, dass wir
untergehen?*

Wie oft verhallt(e) dieser Hilfeschrei gerade auch von denen, die ihr Vertrauen
auf den Glauben an Jesus setz(t)en im Gefiihl, in ihren Lebensndten allein ge-
lassen und verlassen (worden) zu sein? Nach dem verzweifelten Hilferuf — so be-
richtet die Geschichte — verschlift Jesus jedoch die entscheidende Stunde der Ge-
fahr nicht, sondern sein Wort besiegt schlieBlich die Angst der Jiinger und bringt
eine grofle Windstille. Wie die Fahrt dann weiterging, dariiber sagt die Erzdahlung
nichts aufler, dass sie auf die andere Seite des Sees kamen (Mk 5,1).

Damit ist die Geschichte vom ,,Sturm auf dem See* allerdings noch nicht zu Ende,
sondern sie weckt erneute Aufmerksamkeit. Denn statt, dass sich Jesus gegeniiber
seinen Jiingern irgendwie anerkennend zeigen wiirde, die ihn immerhin in der
auch fiir ihn duBerst prekédren Situation einer moglichen Kenterung des Bootes
aufweckten, macht er ihnen mit einer Gegenfrage einen Vorwurf: ,,Warum habt
ihr solche Angst?*, ,,Habt ihr immer noch kein Vertrauen zu mir?* Was aber soll
nun dieser von Jesus erhobene Vorwurf? Eine Riickfrage dréngt sich unmittelbar
auf: Was hitten denn die Jiinger, die bisher ihr ganzes Vertrauen auf ihren Meister
setzten, tun sollen, wenn es um Leben und Tod geht? Auf die eigenen Krifte
sturmerprobter Fischer setzen, die ohnehin vollig erschopft am Ende waren? Thre
Angste nicht zulassen oder sie gar verdringen? Auch unterdriickte Angste ver-
schwinden nicht von selbst, sie tauchen wieder auf, vor allem dann, wenn im
Leben todlicher Untergang droht.

Konnte es sein, dass Jesus seinen Jiingern nicht deshalb einen Vorwurf macht,
weil sie Todesangst hatten — diese kannte er selbst auch —, sondern vielmehr
darum, weil sie Jesus, der mit ihnen im selben Boot sal3, seinen tiefen Schlaf —
Gottes Schweigen — als unbekiimmerte Gleichgiiltigkeit ihnen gegeniiber, als ein

transformatio;



202;

Giancarlo Collet—,Sturm auf dem See“ — ,,... durchnaf3t bis auf die Herzhaut”

sie im Stichlassen in ihrer grofften Lebensnot wahrnahmen und auch so deuteten?
Wie konnten die Jiinger Jesu auf solch einen Gedanken kommen und zu zweifeln
beginnen, ob die Uberfahrt auch gliickt? Hatten sie nicht allen Grund dazu? Es
ist, — das will die Geschichte sagen — der tiefe Glaube, das unbedingte Vertrauen
in die Macht Gottes, mit dem Jesus den Sturm bezwingen ldsst und damit rettend
in das Geschehen eingreift.

Wer aus der alltiglichen, iiberraschungsarmen Gewohnheit zu glauben, aus
seinem ,,Schonwetterglauben®, plotzlich herausgerissen wird, fiir den wird es in
solch einer Situation, wie sie die Erzdhlung vom ,,Sturm auf dem See* schildert,
besonders schwer, an seinem bisherigen Glauben unbekiimmert weiterhin festzu-
halten. Fragen und Zweifel drédngen sich notgedrungen auf und enden im lauten
oder auch stummen Schrei nach Hilfe und Rettung aus grof3er menschlicher Not.
Kurz gesagt: Gerét das Lebensboot in Sturm, wird dies zum Testfall des Glaubens.
So provozierte gerade der Schlaf Jesu bei seinen Jiingern eine tiefe Verzweiflung,
die ihren Glauben ins Wanken brachte. Und dennoch: Sie horten in ihren Todes-
angsten nicht auf, ihrem Meister zu vertrauen, als sie ihn anschrien: ,,Meister,
kiimmert es dich nicht, dass wir untergehen?*

Die Erzéhlung vom ,,Sturm auf dem See* wirbt um einen Glauben, der selbst
im drohenden Untergang und Tod an der Rettung durch Gott nicht zweifelt oder
gar daran verzweifelt, sondern mit letzter Kraft an ihr festzuhalten wagt. In der
Sprache von Paulus: ,,gegen alle Hoffnung ... voll Hoffnung glauben (R6m 4,18).
Und jene, die eine Hoffnung iiber den Tod hinaus haben, werden Christ:innen ge-
nannt (1 Thess 4,13-18). Im Vertrauen auf Jesus, der selbst aus dem Tode errettet
wurde, kdnnen auch wir, die wir in unserem angstgeplagten und -gejagten Leben
dem Nazarener nachzufolgen suchen, auf sein Wort hin es glaubend wagen, auf
,offene See* zu fahren. Ein solcher Glaube immunisiert nicht gegen Lebens-
stiirme, denen wir oft hilflos ausgesetzt sind und er bedeutet genauso wenig, keine
Angst mehr zu haben. Doch gibt er die iiberméchtigen Lahmungen der Angst,
die uns befallen konnen auf und wagt es, mit Jesus im Boot ,,ans andere Ufer zu
fahren®. Und ebenso wenig nimmt er uns in unserem Lebensboot das Ruder aus
der Hand, vielmehr traut er uns zu, das Leben selbst in die Hand zu nehmen. Der
Meister ist an Bord und féhrt mit; er vermag sogar schlafend im Sturm Ruhe ins
Boot zu bringen, die seine Jiinger schlielich erstaunt fragen ldsst: ,,Was ist das
nur fiir ein Mensch, dass ihm selbst Wind und Wellen gehorchen?*

Hilde Domin, Gesammelte Gedichte. Frankfurt am Main 1987.

transformatio; 2025—Heft 2



